














Dédicace de 'auteur

Ce livre est dédié a mes collégues et & mes anciens étudiants de 'université
Butler, en particulier ceux qui ont étudié I'islam avec moi, notamment les
étudiants musulmans qui m'ont aidé a approfondir ma connaissance et mon
intérét pour l'islam.

Remerciements de l'auteur

Que soit ici remercié mon éditeur, Pam Mourouzis, qui m’a contacté pour me
proposer et m'inciter & écrire ce livre. Ecrire un livre pour la collection des
Nuls est un travail passionnant, bien différent de I'écriture de mes autres
ouvrages. Plus j'avancais dans mon travail, plus j'avais envie d’approfondir
les sujets évoqués. Grace a mon chef de projet éditorial, Tere Drenth, qui
m’a aidé a rester sur la bonne voie, j'ai réussi a rédiger mon manuscrit
dans les délais impartis (cette contrainte étant nouvelle pour moi étant
donné la latitude qui m'était accordée pour la remise de mes précédents
écrits universitaires). Elle a grandement contribué a m’éclairer sur le style
a adopter, le contenu, 'organisation du travail et m'a poussé a y inclure des
documents auxquels je n'aurais pas pensé.

Le réviseur du projet, le Pr Jamsheed Choksy, de I'université d'Indiana, a
également été un précieux collaborateur pour m'aider a préciser ma pensée
et éviter d’éventuelles erreurs.

Mon épouse, Sharon, a relu soigneusement tous les chapitres de cet ouvrage
au fur et 3 mesure de leur rédaction, arguant du fait qu’elle était le prototype
idéal de la catégorie des Nuls. Elle n'a pas hésité a me faire ses remarques et a
relire avec soin mon manuscrit de bout en bout, a toutes les étapes, jusqu’au
bon a tirer destiné a I'imprimeur.

Méme si j'étais déja a la retraite quand j’ai commencé a écrire Lislam pour les
Nuls, mes remerciements vont également & mes étudiants. En préparant mes
cours, jai appris bien plus sur les religions - et sur I'lslam en particulier -
que tout ce que j'avais acquis au sortir de mes études universitaires.

Les organisations islamiques locales d’Indianapolis m'ont été d’'un précieux
concours pour 'enseignement que j'ai dispensé a I'université Butler. Je
remercie particulierement I'lslamic Society of North America (ISNA) dont

le siége se situe dans la région d'Indianapolis, et deux mosquées locales, la
mosquée al-Fajr (de 'Aurore) et la mosquée Nur Allah (de la Lumiére de Dieu)
qui ont toujours aimablement accueilli les visites des étudiants de 'université
Butler. Enfin, je tiens a remercier Laila Ayoubi, une musulmane afghane, et

sa famille dont deux de ses fils ont suivi mes enseignements sur I'lslam. Mon
épouse et moi-méme avons eu beaucoup de plaisir a la rencontrer au cours
de ces derniéres années et a discuter avec elle et sa famille.



























X V ’ ’ ’ L'lslam pour les Nuls

318

Au Royaume-Uni
Dans les autres pays européens

319

Un cas particulier : la Suisse

Chapitre 17 : Islam, judaisme et christianisme :
les trois religions du Livre

Une grande famille

Abraham, un ancétre commun

Un seul et méme Dieu

Un méme livre

Histoires de famille

La Bible telle qu'elle est percue dans le Coran

Décalage entre les récits de la Bible et du Coran

L’histoire d’Adam

Abraham, Loth, Ismaél et [saac

Joseph : «la plus belle histoire»

L'histoire de Moise

La mort de Jésus

Mohammed dans la Bible

Les musulmans et les autres religions

Deux traités historiques
Le statut de dhimmi (protégés)

Un dialogue interreligieux en marche

Principes de dialogue

Lavenir des relations interreligieuses

Chapitre 18: L'islam face a lui-méme : enjeux et défis

Petite histoire de la démocratie en Islam

Quelle est la situation de I'islamisme aujourd’hui ?

Revendications identitaires des pays musulmans

Qui sont les islamistes ?
Les initiateurs de I'islamisme : trois mouvements

Lidéologie salafiste

Différences entre réformistes et extrémistes iSIamistes ...

Formation d'une république islamique chiite

Avénement de la révolution : Khomeiny

Nouvelle orientation de I'lran

Perspectives d’avenir

Mondialisation de I'islam radical : Ben Laden et 'Afghanistan ......................

L'Afghanistan

Ben Laden et al-Qaida

Le renouveau de I'islam, enjeu de demain
Lévaluation de I'ijtihad

La question de la modernité

320

323

323
323
324
325
325
326
327
328
329
330
330
332
333
334
334
335
336
337
338

339

339
341
342
342
343
345
347
349
349
350
351
352
352
354
356
356
357






XX L'lslam pour les Nuls _

La Bosnie-Herzégovine

Le Kosovo et I’Albanie
La Russie, ancienne Union
Lislam au Proche-Orient
Le Libar

Lislam au Moyen-Orient : le cas de I'lrak ...
Une nation musulmane au seuil de I'Europe ; la Turquie

s
















Introduction 5

1~ Peut-&tre ne connaissez-vous rien du tout a I'islam, ni méme a aucune
autre religion institutionnelle. Peut-étre souhaitez-vous aborder
I'islam en comparant cette religion aux connaissances que vous avez
d'autres religions. C’est un bon moyen de faire ressortir les différences
d'approche. C'est pourquoi, dans cet ouvrage, vous trouverez des
allusions a des notions empruntées au judaisme, au christianisme, a
I'’hindouisme, au bouddhisme, au confucianisme et au taoisme. Vous
pouvez trés bien sauter ces passages si ces références a d’autres
religions ne vous intéressent pas. En général, dans les ouvrages qui
traitent de I'islam, la comparaison est souvent faite avec le christianisme
ou le judaisme plutdt qu'avec les religions d’'Extréme-Orient ou d’Asie.
La raison en est bien simple : le judaisme, le christianisme et I'islam sont
les trois religions qui se réclament de la famille d’Abraham (cf. partie V).
Dans le monde d’aujourd’hui, & I'heure de la mondialisation, il est
important de connaitre les autres cultures et les autres religions pour
mieux comprendre ce qui nous anime les uns et les autres.

1~ Pas besoin d'étre musulman pour comprendre l'islam. Croyants et non-
croyants ont des approches complémentaires de la religion musulmane.

1+~ Je ne prétends pas tout connaitre de l'islam. Ne croyez pas que ma facon
de comprendre et d’expliquer telle ou telle croyance ou telle ou telle
pratique religieuse soit la seule valable.

1 Tous les musulmans ne seront pas forcément d’accord avec ce qui est
écrit dans ce livre.

» Ce livre ne propose pas de nouvelles interprétations de I'islam. 1l
présente au contraire la vision qui est la plus communément admise par
les chercheurs et les théologiens.

Comment ce livre est organisé

Pour écrire ce livre, il m'a fallu opérer un tri dans toutes les informations
qui concernent une religion vieille de plus de mille quatre cents ans, qui
compte un milliard trois cent millions de fidéles, présente sur tous les
continents. Vous ne trouverez certes pas dans ce livre toutes les réponses
a vos questions mais, pour faciliter vos recherches, j'ai essayé de regrouper
dans une méme partie (il y en a sept !) tous les sujets qui sont reliés a un
méme aspect de la religion. Si la table des matiéres ne vous guide pas pour
trouver les sujets qui vous intéressent, reportez-vous a l'index placé a la fin
de l'ouvrage.



7

L'lslam pour les Nuls

Premiére partie : Aux sources de lislam

Aprés un chapitre introductif sur I'islam aujourd’hui, cette partie remonte
aux sources de I'islam : vous y découvrirez qui était le prophéte Mohammed
et I'importance du livre du Coran. Un dernier chapitre vous donnera
également un bref apercu de I'histoire de I'Islam.

Deuxiéme partie : La foi et les croyances
musulmanes

Cette partie traite essentiellement des fondements de la foi musulmane, en
particulier de la conception que les musulmans ont de Dieu, et de 'ensemble
des croyances qui rassemblent les fideles.

Troisieme patrtie : La vie musulmane au
quotidien — tradition, pratiques et éthique

Cette partie traite des lois, des rites et des rituels musulmans qui
accompagnent la vie quotidienne ou les grands événements - la naissance,
le mariage et la mort. Vous découvrirez ici ce que sont les cing piliers du
culte et vous en apprendrez également un peu plus sur certaines coutumes
musulmanes,

Ouatrieme partie : Une religion pluvielle

Lislam est pratiqué par un certain nombre de communautés aux rites et
aux croyances divers : chiites, sunnites, soufis, druzes, etc. vous sont ici
présentés.

Cinquieme partie : L'islam dans le monde
contemporain — cultures, religions et
sociétés

Cette partie traite de la maniére dont les trois religions abrahamiques (le
judaisme, le christianisme et I'islam) sont liées entre elles et ont un passé et
un présent en commun. Elle envisage également la facon dont l'islam s'est

adapté a la mondialisation au cours du siécle dernier et aborde la question de
ses enjeux internes et de sa relation au monde contemporain.



Introduction 7

Sixieme partie : La partie des Dix

La civilisation doit beaucoup 4 l'apport des musulmans. Cette partie
répertorie une grande partie de ces contributions et mentionne les
musulmans qui en sont a l'origine. Vous y trouverez également des
remarques sur un certain nombre de pays musulmans de nos jours. Si, a un
moment ou A un autre, vous avez du mal a vous plonger dans le détail des
croyances et des pratiques musulmanes, accordez-vous une petite récréation
en feuilletant I'un des chapitres de la partie des Dix.

Septieme partie : Annexes

Cette partie vous permet de faire la conversion entre le calendrier musulman
et le calendrier occidental. Il vous fournit un glossaire pour stimuler votre
mémoire et vous donne quelques pistes pour poursuivre votre réflexion

sur l'islam. Une chronologie et un précieux dictionnaire des noms propres
completent enfin I'ensemble.

Les icénes utilisées dans ce livre

Les icones placées en marge du texte attirent votre attention sur différents
types d'information.

Cette icone indique un passage tiré du Coran ou d’un autre texte islamique.

Cette icone vous aide & décrypter une information importante ou utile
concernant I'islam ou vous indique l'attitude a adopter dans diverses
situations.

R

494)

Cette icéne permet de mettre 'accent sur un point important qui pourra vous
aider 2 mieux comprendre I'islam.

Cette icone attire votre attention sur un point sujet a controverse ou source
de malentendu.




8

L'Islam pour les Nuls

Cette icone annonce une remarque qui va certainement au-dela de ce que
vous attendez mais délivre une information importante pour comprendre
Iislam. Vous pouvez cependant vous dispenser de la lire si vous cherchez
simplement a avoir une idée générale de I'islam.

Par o commencer ?

Ce livre est congu pour vous permettre d’aller directement consulter ce qui
vous intéresse. Rien ne vous oblige a lire les chapitres dans I'ordre, les uns
a la suite des autres. Vous pouvez par exemple commencer par le chapitre 1
pour avoir un apercu des origines de I'islam et des croyances principales
des musulmans, puis feuilleter le livre afin de choisir les passages qui vous
intéressent le plus. Voici un survol des theémes abordés a parcourir comme
bon vous semble :

+ Pour en savoir plus sur ce 4 quoi croient les musulmans, rendez-vous
aux chapitres 3, 5, 6, 7, 8, et 11.

v~ Pour le culte et les rites musulmans, reportez-vous 2 la troisieme partie.

+ Pour en savoir plus sur I'histoire du monde musulman, filez aux
chapitres 4 et 16.

+ Pour Iislam et le monde moderne, passez aux chapitres 18 et 21,

v Pour I'islam en France et les relations entre musulmans et non-
musulmans, allez aux chapitres 16, 17 et 18.

C’est vous qui décidez de votre itinéraire !



Premiere partie
Aux sources de I'islam

ORjgENNANT
( Mes parents sent Bonne nouvelle !
musulmans. Mon oncle, lui,

On habite rue
1) de Constantinople.

habite place
de I'Europe.




Dans cette partie...

ans cette partie, nous vous invitons a remonter aux sources de I'islam.

Apreés un bref chapitre d’initiation au monde musulman dans son ensemble,
vous pourrez vous familiariser avec I'histoire du prophéte Mohammed et vous
comprendrez mieux la place qu'il occupe dans la vie quotidienne des musulmans.
Puisque le seul miracle de Mohammed a été de transmettre 'Ecriture sainte de
l'islam - le Coran -, vous découvrirez ici tout sur ses origines, son organisation, son
style, son contenu, et les différentes interprétations qui en ont été faites. Enfin, le
dernier chapitre vous invitera a un voyage dans le temps pour découvrir I'histoire de
Iislam. Les références historiques auxquelles il sera fait allusion dans 'ensemble de
cet ouvrage vous seront plus accessibles si vous avez déja acquis quelques notions
de base figurant dans ce chapitre.



Chapitre 1
Premiere approche de I'islam

T ERNEENERREEE NN NN NEEENE NN N RN E BRESENNESSENNERZ-EHR.E}NESS BN

Dans ce chapitre :
P Petite introduction 4 I'islam, origines, croyances et pratiques
> Nombre de fidéles musulmans dans le monde et répartition géographique

EXER RN RE R RN RRERERERNEN N R RN N RN R E R EN RS RN AN R ENE N NSE RN

|
| ‘ e chapitre vous donne un apercu général de I'islam dont les différents
aspects seront développés plus en détail dans les autres chapitres
de cet ouvrage : 'expansion musulmane, les croyances fondamentales, les
différentes branches de I'islam, les lieux de culte et les pratiques des fidéles
aujourd’hui.

: s ; ; :
| & Ce chapitre ne vous donne qu'un apercu sommaire de I'islam. Si vous voulez

vous initier a la religion musulmane, c'est par ici qu'il faut commencer. Vous
en apprendrez bien vite beaucoup plus en parcourant les chapitres suivants.

Les origines de l'islam

Voici le récit des origines de I'islam tel que les musulmans le connaissent et
le racontent.

i Vers I'an 610 de notre ére, 'ange Gabriel apparut & un homme du nom
! de Mohammed qui vivait & La Mecque, ville située dans l'actuelle Arabie
aoudite. Gabriel annonca 8 Mohammed que Dieu I'avait chaisi.npur 2t







Chapitre 1: Premiére approche de l'islam 73

partie du xx® sigcle, la plupart des pays musulmans tombeérent plus ou moins
directement sous la coupe de nations européennes. Dans la seconde moitié
du xxe siécle, les nations musulmanes conquirent leur indépendance. En dépit
d’un certain déclin politique et économique, le nombre de musulmans dans
le monde augmenta considérablement au xxe siecle et I'islam devint, pour la
premiére fois, une religion vraiment universelle.

Fondements de la foi musulmane

Les musulmans ont, avec les chrétiens et les juifs, un certain nombre de
croyances en commun, ce qui n'est pas le cas avec les religions orientales
(comme I'hindouisme, le bouddhisme et le taoisme) qui sont trés différentes :

v~ Dieu a créé le monde et tout ce qui s’y trouve.

v~ Dieu a fixé dans sa parole révélée les régles de vie des croyants,
notamment en ce qui concerne la sollicitude envers les pauvres.

+»* On ne doit pas adorer d’autres dieux, ni 'argent, ni le pouvoir, ni soi-
méme.

v~ A la fin des temps, Dieu jugera tous les hommes.

v Celui (ou celle) qui aura accompli les commandements divins ira au ciel.

Dieu appelle tous les hommes a se soumettre a sa volonté telle qu'elle est
formulée dans sa loi révélée. Le mot islam veut d’ailleurs dire « soumission
active et fervente » ; il est de la méme racine que le mot « paix » (salam).
Lislam est souvent considéré comme étant la religion de la soumission a
Dieu. Les fondements de la foi musulmane sont résumés dans les cinq piliers
de la foi (cf. chapitre 4).

L' «islam » est le nom de la religion. Le mot « musulman » est de la méme
famille de mots. On utilise le mot « islam » pour tout ce qui matériel, pour
exprimer une idée ; par exemple : la Conférence islamique de Djeddah ;

le mot « musulman » est surtout employé pour désigner un €tre humain,

un groupement de personnes : le ou les musulmans(s), la communauté
musulmane. On dit ainsi : peinture islamique, mais peintre musulman ;
architecture islamique, mais artiste musulman ; origine islamique, mais
pays musulman, nation musulmane, etc. Le mot « musulman » (mdslirn)
signifie « celui qui se soumet a Dieu » Autrefois, on employait le mot de

« mahométan » qui est impropre car les musulmans ne sont pas les adeptes
de Mohammed (Mahomet) de méme que les chrétiens sont les adeptes du
Christ, car pour eux le prophéte Mohammed est un homme, et non un dieu.
Le musulman rend un culte 4 Dieu, mais pas & Mohammed.




14

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

L'essentiel de la pratique musulmane est récapitulé dans les cinq piliers de
lislam (cf. chapitre 9). Les musulmans doivent professer que seul Dieu est
Dieu et que Mohammed est son messager. Ils arrétent toutes leurs activités
cinq fois par jour pour prier Dieu. Une fois par an, au mois de ramadan, ils
jetinent du lever du soleil a son coucher. Chaque année, ils donnent une
partie prescrite de leurs richesses pour des ceuvres qui servent les desseins
de Dieu. Enfin, une fois dans sa vie, tout musulman valide doit faire le
peélerinage a La Mecque.

Scission en deux grandes branches

=T

(VR

Lislam se décompose en trois grandes branches qui regroupent, d’'une part,
les sunnites et les chiites et, d’autre part, infiniment plus minoritaires, les
kharidjites, également appelés ibadites (moins de 2 % de I'ensemble de la
communauté).

1~ Les sunnites constituent 88 2 90 % des musulmans du monde. Ce mot
vient du mot sunna qui signifie la tradition, c'est-a-dire les pratiques
adoptées par Mohammed et les premiers musulmans,

v~ Aprés la disparition de Mohammed, certains musulmans pensaient que
son neveu et gendre, ‘Ali, était le plus apte a lui succéder (contrairement
aux trois premiers califes qui succédérent 8 Mohammed). Le mot chiite
vient du mot chi*a qui signifie « le parti de » et renvoie au partisans
de ‘Ali qui considéraient que la direction religieuse et politique de la
communauté musulmane devait toujours rester dans la ligne de ‘Ali
et de sa femme Fatima (la fille du Prophéte). Un certain nombre de
dissensions internes concernant la lignée de succession aboutirent i la
division du chiisme en plusieurs sous-groupes avec notamment celui des
duodécimains (les partisans du douzieéme imam), les isma’ilites et les
zaydites (cf chapitre 12 pour plus de détails).

+~ Les kharidjites se sont séparés des chiites (kharidjites — du verbe arabe
kharaja, « sortir », « se scinder de »). On les trouve essentiellement dans
le sultanat d’'Oman, en Tunisie (ile de Djerba) et en Algérie (pentapole du
M’zab) o, fuyant les persécutions, ils se sont réfugiés depuis plus de dix
siécles.

Le soufisme est une autre grande branche de I'islam. Il s’agit du mysticisme
de I'islam, et non le fruit d’'une scission comme le sunnisme ou le chiisme. En
général, le soufisme se rattache au sunnisme (trés rarement au chiisme). Il
existe plusieurs ordres soufis (cf chapitre 14) tout comme il existe plusieurs
ordres monastiques dans I'Eglise catholique.



Chapitre 1: Premiére approche de I'islam 1 5

Ouelques chiffres

Il est toujours difficile et délicat d'évaluer le nombre des adeptes d'une
religion. Cependant, les études et les enquétes permettent en général
d’arriver & une approximation fiable, comme le montre le tableau 1-1. Les
démographes qui étudient la population ne prennent pas en compte la
pratique réelle des personnes recensées. IIs se contentent de comptabiliser
ceux qui se réclament ou qui se reconnaissent comme faisant partie de
telle ou telle religion. Une étude qui évalue, par exemple, le nombre de
bouddhistes dans le monde a 375 millions signifie que 375 millions de
personnes disent qu'elles sont bouddhistes.

Tableau 1-1 : Nombre de fidéles des principales religions recensées (2004)

Religion Nombre de fidéles %
Christianisme 2,1 milliards 31-33%

Islam 1,3 milliard 19-22 %
Hindouisme 850 millions 14%
Bouddhisme 375 millions 6 %

Judaisme 14,5 millions moins de 0,5 %
Confucianisme 6,5 millions

Le christianisme et I'islam sont en progression constante, surtout en Afrique
depuis le siécle dernier. Les pays musulmans sont ceux qui enregistrent les
taux de fécondité les plus élevés au monde, ce qui explique une grande part
de la croissance de l'islam.

1l est intéressant de comparer les chiffres de 1900 avec ceux de I'an 2000.
En 1900, les 555 millions de chrétiens représentaient 32 % de la population
mondiale, c’est-a-dire a peu prés la mé&me proportion qu'aujourd’hui. Par
comparaison, les 200 millions de musulmans constituaient alors 12,3 % de
la population mondiale, tandis quaujourd’hui ils représentent plus de 19 %.
Cette croissance explique pourquoi l'on dit de I'islam qu'il est la religion qui
progresse le plus dans le monde.



76 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

Lieux d'implantation dans le monde

Tous les Arabes ne sont pas musulmans et tous les musulmans ne sont

pas arabes (c’est-a-dire la population originaire du Moyen-Orient qui est
progressivement devenue la population dominante dans les pays qui vont
du Moyen-Orient au Nord de I'Afrique, de I'lrak au Maroc). En réalité, les
Arabes ne représentent que 20 % de I'ensemble des musulmans du monde
entier. Par comparaison, I'Asie du Sud (Pakistan, Bangladesh et Inde) compte
plus de 350 millions de musulmans. Le Moyen-Orient compte 200 millions
de musulmans tandis que les deux plus grands pays musulmans du Moyen-
Orient - la Turquie et I'lran — ne sont pas des pays arabes. La langue arabe
est, bien siir, la langue de I'islam, et la culture arabe marque tous les pays
musulmans d'une empreinte indélébile, méme si la majorité des musulmans
ne parlent pas arabe.

Ne tombez pas dans le préjugé fréquent qui consiste i croire que tous les
Arabes sont forcément musulmans. Beaucoup sont chrétiens. Les chrétiens
arabes représentent une minorité importante au Liban et en Egypte, surtout
a Alexandrie, et méme dans une proportion moindre en Irak. Jusque vers la
fin du milieu du xx¢ siécle, les chrétiens arabes constituaient une minorité
influente dans la population de Palestine, mé&me si aujourd'hui beaucoup ont
émigré vers les Etats-Unis, 'Europe ou d’autres régions du monde. Il n’en
reste pas moins vrai que plus de 90 % des Arabes sont musulmans.

Tableau 1-2: Les huit plus grands pays musulmans par la population

Pays Nombre de musulmans
Indonésie 212 millions
Bangladesh 128 millions
Inde 120 millions
Pakistan 110 millions
Turquie 68 millions
Iran 65 millions
Egypte 72 millions

Nigeria 70 millions




Chapitre 1: Premiére approche de I'islam ’7

Au fil du temps, grace a 'émigration et aux conversions, la majeure partie
de la population du Pakistan et du Bangladesh est devenue musulmane,
alors que la majorité de la population de I'Inde demeurait hindoue. Au
moment de l'indépendance en 1948, I'ancienne colonie britannique de I'Inde
(qui englobait les trois pays mentionnés ci-dessus) a été divisée en deux,
donnant naissance a I'Inde actuelle et au Pakistan, avec pour résultat un
déplacement massif des populations. Ainsi, la plupart des hindous vivant
dans des régions majoritairement musulmanes quittérent leur terre natale
tandis qu'un nombre considérable de musulmans vivant dans les zones a
majorité hindoue émigrérent vers le Pakistan. Plus tard, une guerre civile

au Pakistan a entrainé la constitution d’'une nouvelle nation, le Bengladesh,
correspondant au territoire du Pakistan oriental. Depuis 1948, les relations
entre I'Inde et le Pakistan sont restées tendues, I'éventualité d'une guerre
déclarée étant parfois méme forte. Etant donné qu'un grand nombre

de musulmans sont restés en Inde, les désaccords au niveau local sont
fréquents entre musulmans et hindous. Les facteurs religieux (les hindous
peuvent, par exemple, &tre offensés par le fait que les musulmans mangent
du beeuf car la vache est pour eux un animal sacré) et les facteurs politiques
(par exemple, les différends a propos du Cachemire, région majoritairement
musulmane intégrée a I'Inde) jouent un role dans ces conflits.

La proportion de musulmans en Chine est estimée entre 10 et 30 millions de
fideles, mais pourrait &tre beaucoup plus importante. En effet, il est difficile
de le savoir car le gouvernement chinois a plutét tendance a sous-estimer

le nombre de croyants, quelle que soit la religion, et ne se montre guére
coopératif avec les démographes qui souhaitent affiner les statistiques dans
ce domaine. Si I'on se fie aux projections de la fin du siecle dernier, on peut
dire que le nombre des musulmans chinois, surtout dans les provinces de
I'Ouest, devrait maintenant avoisiner les 50 millions.

Reportez-vous aux différents Atlas des religions oli vous trouverez des
cartes et des graphiques qui présentent les pays en fonction de criteres de
pourcentage de population. Les chiffres globaux du tableau 1-2 proviennent
des statistiques de L'Atlas des religions, La Vie-Le Monde, 2007.



’8 Premiére partie : Aux sources de I'Islam _

=%




Chapitre 2
Le prophéte Mohammed

..l.......‘.....'l'...'...‘....t...........l.....

Dans ce chapitre
P Récit de la vie de Mohammed
P La mission de Mohammed d’un point de vue théologique

B> Le lien personnel qui existe entre les musulmans et Mohammed dans la vie
quotidienne

p Evaluation des sources ayant trait a la vie de Mohammed

"R R Ty ' "y xR RN N N RN RN E R RN RN

‘ ertaines religions ont un seul fondateur. Siddhartha Gautama Bouddha,
Confucius, Jésus et Mohammed sont les fondateurs, respectivement,
du bouddhisme, du confucianisme, du christianisme et de I'islam. D’autres
religions, comme I'hindouisme, n'ont pas de figure centrale que les membres
considérent comme leur fondateur ou ont plusieurs individus qui jouent ce
role (Abraham et Moise dans le judaisme). Méme le taoisme (une religion
chinoise) a un fondateur, Lao Tseu, méme si nombreux sont les penseurs qui
doutent que Lao Tseu (son nom signifie « vieil homme ») ait vraiment existé et
qu'il soit effectivement le fondateur du taoisme.

Les religions enracinées sur la personne d’'un fondateur unique attachent
une grande importance 2 la vie de leur fondateur. Son histoire personnelle
revét un caractére sacré (cf. chapitre 5 pour en savoir plus). Les croyants
connaissent I'histoire traditionnelle du fondateur, et un étranger qui veut
comprendre cette religion devra également y attacher de I'importance et
connaitre son histoire. Létranger s'intéresse habituellement a la biographie
du fondateur pour mieux comprendre ce que font les fidéles et pourquoi

ils le font. Pour le croyant, le fondateur fait habituellement figure d’autorité
principale dans la religion. Le fondateur est en général celui qui a le lien

le plus direct a Dieu ou au divin et montre la voie du salut. Le fondateur

est également le modele par excellence des croyants. Il est celui qui non
seulement dit aux croyants ce en quoi il faut croire et ce qu'’il faut faire, mais
également celui qui donne I'exemple par sa vie.

Lhistoire traditionnelle peut commencer peu de temps aprés la mort du
fondateur ou beaucoup plus tard. Elle peut couvrir I'ensemble de sa vie ou



20

Premiére partie : Aux sources de I'Islam

(MR

seulement certaines parties. Il ne s'agit pas d'une biographie a4 proprement
parler, au sens oi1 on I'entend aujourd’hui. L'histoire du fondateur qui

est bien connue par la plupart des croyants peut étre essentiellement
identique a la version qu’en donnent les intellectuels ou méme s’en éloigner
considérablement.

La plupart des musulmans, comme cela est le cas pour des fidéles dans
d’autres religions, s'intéressent davantage i I'histoire traditionnelle de leur
fondateur plutdt qu’aux recensions savantes qu’en font les chercheurs. Dans
ce chapitre, je commence mon survol de la vie de Mohammed en décrivant
d’abord le monde dans lequel il est né. Ensuite, aprés avoir donné un bref
récapitulatif de I'histoire traditionnelle, je termine avec une discussion sur
les sources historiques relatives a la vie de Mohammed et je donne le point
de vue des chercheurs modernes sur ces sources.

Apres chaque mention du nom de Mohammed, les musulmans ajoutent
'expression « la paix et la bénédiction soient sur lui » (PBSL).

Le contexte : 'Arabie avant Mohammed

Bien que les Arabes ne représentent aujourd’hui que 20 % de la population
musulmane, I'islam est étroitement lié 4 leur culture et 2 leur histoire. La
caractéristique la plus importante qui lie tous les Arabes est une langue
commune, I'arabe. Uarabe est une langue sémitique, ce qui signifie qu'elle
appartient a la méme famille de langues que I'hébreu. UArabie est la patrie
originelle des Arabes. Bien avant la naissance de Mohammed, les Arabes
avaient déja débordé le cadre de I'Arabie et s'étaient installés en Irak, en
Palestine et en Syrie. En un siécle, aprés la mort de Mohammed, grace a leurs
conquétes, les Arabes devenus musulmans ont étendu leur domination sur
d’autres territoires, notamment au Maghreb.

L'Arabie Saoudite aujourd’hui (c£. la figure 6-1) recoupe en grande partie
'Arabie au temps du Propheéte. Cette grande péninsule s'étend le long de la
mer Rouge qui la sépare de I'Egypte. Elle est bordée au nord par la Syrie, la
Palestine et la Jordanie et méme la partie sud-ouest de I'lran moderne, et
occupe toute la partie que I'on appelle le golfe Arabo-Persique. LArabie fait
partie de la zone géographique appelée aujourd’hui le Moyen-Orient. (Selon
les époques et le contexte, la zone qui va de 'Egypte a I'Iran et englobe
I'Arabie est appelée également le Proche-Orient ou le Levant antique.)

La vie en Arabie était dure. Une grande partie de la péninsule était constituée
de déserts et la population y était trés clairsemée. Avant la découverte

du pétrole au xx° siecle, '’Arabie manquait de ressources naturelles. Avant
I'émergence de l'islam, I'’Arabie n'avait jamais été unifiée en une seule entité.
En revanche, le pays voisin, le Yémen, était déja un Etat centralisé doté



et P =)
Figure 2-1:

L'Arabie.
[siiesp aasvase

Chapitre 2 : Le prophéte Mohammed

d’une civilisation développée et trés élaborée. L'histoire du Yémen unifié
remonte & environ mille ans avant notre ére. Les grands empires a I'époque
de Mohammed dans cette partie du monde étaient soit 'Empire byzantin
(’'Empire romain d'Orient) avec pour capitale Constantinople (aujourd’hui
Istanbul, en Turquie) soit 'Empire perse (également appelé I'Empire
sassanide), qui ont régné sur I'lran et une grande partie de I'lrak. Ces deux
grands empires finirent par se faire la guerre. Chacun a exercé une certaine
influence, directement ou indirectement, en Arabie, mais ni I'un ni l'autre
n'ont essayé de conquérir ni de diriger directement la péninsule entiére,

T
. ~ ey
L3 B .
%
.

~~Constantinople

EMPRE . o
o BYZANTIN . &/
. ;{?Q ~

2
_ Mer ° N % EMPIRE PERSE
Méditerranée PN I

Mer
Caspienne

e *9@
z <J C
N o‘,.% \‘
S % @
: o ® Médine
B i ® LaMecque ppapiE

. Q
©__| EMPIRE PERSE 2

- } ?9

(]

EMPIRE BYZANTIN e

Deuy villes principales

Une des deux villes qui ont joué un role essentiel dans la vie de Mohammed
est La Mecque, qui est située un peu a I'intérieur des terres, non loin des
bords de la mer Rouge en Arabie, dans une région qui s'appelle toujours

le Hedjaz. Les origines de La Mecque remontent environ a I'an 400, & une
époque ol la ville était I'un des lieux saints les plus importants de I'Arabie
parce qu'elle abritait le sanctuaire déja sacré de la Kaaba qui était un lieu de
pélerinage (cf chapitre 9). Si 'on se référe a ce que disent les musulmans,

21



22

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

La Mecque était une ville prospére a I'époque de Mohammed. Son économie
était fondée sur le commerce, étant placée sur des itinéraires commerciaux
qui reliaient le Yémen et Damas, en Syrie. Chaque année, deux caravanes
marchandes en partaient, I'une descendant vers le sud, 'autre remontant
vers le nord. Comme ce fut le cas dans le désert du Sahara africain, c’est le
chameau, sobre et capable de faire de longs trajets et de transporter des
charges énormes, qui permit ces échanges commerciaux a travers I'Arabie,
Avec une foire commerciale, des traités et une tréve pendant les mois de

la foire et du pélerinage, le commerce a pu prospérer. Un certain nombre

de chercheurs pensent que cette image d’une ville commerciale animée et
occupant une place centrale dans les échanges internationaux de 'époque
est quelque peu dépassée aujourd’hui. Dans un livre intitulé Mohammed et
les origines de l'islam, paru & New York en 1994, F. E. Peters, son auteur, fait
remarquer que nous n'avons aucune preuve archéologique pour étayer cette
représentation de La Mecque (contrairement a d’autres sites anciens d’Arabie
o1 'on a retrouvé des vestiges archéologiques importants qui attestent de
I'existence de centres commerciaux arabes) et que les archives datant des
premiers temps de I'islam, mais non musulmanes, ne font jamais état de

La Mecque comme d’une ville marchande importante. Peters pense que La
Mecque était un village trés modeste avec bien peu de grands batiments

et que son commerce était essentiellement local (limité 4 la péninsule
arabique).

Médine, pour sa part, était (pour I'’Arabie) une communauté agricole
prospére avec des champs fertiles et un approvisionnement en eau régulier
— toutes choses qui manquaient cruellement & La Mecque. Située a environ
400 kms au nord de La Mecque sur un axe qui méne en Palestine et en Syrie,
son nom original était Yathrib. Plus tard, son nom s'est transformé en Médine
(C’est-a-dire « ville » en arabe, c’est un diminutif de Madinat an-Nabi, ce qui
signifie « la ville du prophéte »). Les habitants cultivaient principalement des
dattes. Le site était composé d'un certain nombre d’habitations de type rural
et doté de quelques structures fortifiées qui servaient de refuge en temps

de guerre. Un certain nombre de clans juifs ont joué un réle important dans
cette population qui était dominée a I'époque de Mohammed par deux tribus
arabes.

En dehors des villes : le Bédouin

En dehors des villes de commerce et des villages agricoles, la population
comptait également des bergers nomades (les Bédouins), sans domicile

fixe ou permanent. Le mot « Arabe » s'appliquait & l'origine uniquement aux
Bédouins, et méme si parfois les Bédouins et les villageois s'opposaient, ils
étaient dépendants les uns des autres. En régle générale, le Bédouin a pour
valeurs I'amour, I'honnéteté, la générosité, I'hospitalité, et le courage dans la
guerre et dans 'amour. Dans la ville commercante de La Mecque, les valeurs
bédouines traditionnelles s'effritaient, érodées par la recherche du profit
individuel.



Chapitre 2 : Le prophéte Mohammed

Le clan, composé d’'un certain nombre de familles au sens large, était I'unité
sociale centrale de la société arabe, sédentaire et nomade. Les membres
d’un méme clan se réclament d’'un ancétre commun en remontant plusieurs
générations en arriére. Les ainés des familles dirigeantes choisissaient

le chef de clan - cheikh — dont le pouvoir reposait sur le consensus et la
consultation. Au-dessus du clan étaient les fédérations de tribus dont les
affinités étaient fluctuantes. Les clans nomades faisaient des incursions
(razzias) les uns contre les autres ou contre les villages et les caravanes
dans le but non pas de tuer 'adversaire, mais de capturer des esclaves, des
femmes, des chameaux, des chevaux et tout autre butin. Naturellement, la
défense de son propre honneur et de 'honneur des femmes de son clan était
importante.

Pratiques religieuses des Arabes

Dans l'islam, Dieu, par 'intermédiaire de I'ange Gabriel, a appelé Mohammed
3 &tre son propheéte, en 610. Cet appel marque le commencement de I'islam.
La période de I'histoire antérieure a cet appel de Mohammed s’appelle en
arabe al-Jahiliyya — les temps de 'ignorance. Les Arabes étaient en majorité
polythéistes (croyant en plusieurs dieux). Le sanctuaire de la Kaaba situé

2 La Mecque (cf. chapitre 9) contenait I'effigie de 360 dieux, dont le plus
important s'appelait Hubal. Allah était un dieu éloigné, invité seulement

en période de crise. Trois déesses étaient plus souvent sollicitées dans la
vie quotidienne et habituellement considérées par les Arabes de I'époque
préislamique comme les « filles d’Allah » - al-Lat, Manat et al-'Ouzza
(évoquées aux chapitres 2 et 5). Des esprits mal définis habitaient les
cavernes, les pierres, les ruisseaux et les arbres, et les djinns (c/. chapitre 7)
abondaient. Les Arabes polythéistes n'avaient aucune espérance d'une vie
aprés la mort ; elle était remplacée par la notion de « destin », qui était plus
importante que celle des dieux, et qui en dernier lieu menait toute chose a sa
fin.

Selon la Tradition islamique, avant la période de Mohammed, quelques
individus ont cherché une alternative religieuse au polythéisme et ont eu la
vague intuition d’'un Dieu unique. Pour les musulmans, c'était 14 revenir au
monothéisme originel (croyance en un seul dieu) d’Abraham. La Tradition
islamique utilise le terme hanif pour parler de ces monothéistes. On dit que
Mohammed, avant d’avoir recu son appel, aurait été un hanif. Comme pour
La Mecque, pour la poésie préislamique et la vie de Mohammed en général,
les seules preuves étayant cette facon de voir proviennent du Coran et des
traditions islamiques.

Les autres religions pratiquées étaient le judaisme et le christianisme.
Quelques communautés juives étaient implantées & Médine, au Yémen, et
dans d’autres endroits dispersés. Il y avait des chrétiens qui, eux, étaient
plutét localisés sur la frange géographique (de l'autre c6té du détroit de la

23



24

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

mer Rouge, en Ethiopie, se trouvaient des chrétiens monophysites, alors
que dans les régions frontaliéres du nord, on trouvait plutdt des chrétiens
nestoriens). Il ne fait pas de doute que les caravanes arabes ont croisé

ces chrétiens sur leur route. Ni I'un ni I'autre de ces groupes chrétiens,
cependant, ne reconnaissaient le dogme de la Trinité (Dieu comme pére, fils,
et Saint-Esprit). Le zoroastrisme était la religion officielle de I'Etat (persan)
sassanide, qui, sous plusieurs variantes, s'était répandu en Iran et dans

la partie qui est aujourd’hui I'Est de I'lrak. Le zoroastrisme est une forme

de dualisme moral, dans laquelle un dieu incréé bienfaisant est en conflit
permanent avec un dieu malfaisant. Un nombre restreint d'adeptes du
zoroastrisme connus sous le nom de parsis (le nom donné a cette religion en
Inde) survivent aujourd’hui dans un certain nombre de pays, notamment en
Europe et aux Etats-Unis.

Récit de la vie de Mohammed

Apres cet apercu du contexte religieux et historique a 'époque de
Mohammed, voici une petite synthése de ce que dit I'islam sur la vie

de Mohammed. Mon intention n'est pas d’essayer de reconstruire un

« Mohammed historique », mais de vous aider plutdt & voir le prophéte
Mohammed comme les musulmans le voient afin de mieux comprendre en
quoi il est si important pour eux.

Les années de formation

Mohammed faisait partie de la tribu dominante de La Mecque, la tribu

des Qoraychites. Les Qorayshites se reconnaissaient un ancétre commun
plusieurs générations en arriére qui était Fihr, le fondateur du clan. Avant
Fihr, la généalogie remontait jusqu’a Isma'il, le fils d’Abraham, et plus loin
encore & Adam, le premier homme. Un certain nombre de générations aprés
Fihr, les Qoraychites vinrent s’installer 4 La Mecque. Le clan de Mohammed
a été baptisé du nom de son arriére-grand-pére Hachim. Le clan Hachim
(hachémite) étaient I'un des clans les moins importants de La Mecque, mais
son chef étant le gardien de la Kaaba, ce clan avait un prestige considérable.

Mohammed est né approximativement en I'an 570, I'« année de I'’éléphant » (voir
la sourate CV). La Tradition rapporte que, peu avant sa naissance, une armée
menée par Abraha, le gouverneur abyssin (on dirait aujourd’hui éthiopien)

du Yémen, était sur le point de conquérir La Mecque. LAbyssinie régnait a ce
moment-l1a sur le Yémen. En s'approchant de la ville, I'éléphant placé en téte

de I'armée aurait refusé d'avancer et se serait prosterné en direction de la ville
en signe de révérence. Les musulmans croient que Dieu a délivré La Mecque a
cause de la naissance prochaine de Mohammed en ce lieu.



Chapitre 2 : Le prophéte Mohammed

Son pére, qui s'appelait ‘Abd Allah, mourut au cours d'un voyage caravanier
avant sa naissance. Mohammed a donc été élevé par sa mére, Amina, et

par son grand-pére ‘Abd al-Mouttalib, le chef du clan. Comme c’était 'usage
chez les Arabes citadins de La Mecque, Amina mit I'’enfant en nourrice

en bas age chez une femme de Bédouins appelée Halima. Les gens de La
Mecque considéraient que les Bédouins avaient su préserver les valeurs
authentiquement arabes et qu’'un enfant ne pouvait que retirer un bénéfice
de ce contact précoce avec ceux qui vivaient selon ces valeurs.

Un jour, deux hommes vinrent se pencher sur le petit Mohammed, lui
ouvrirent la poitrine et en sortirent le cceur pour en retirer la tache noire
qui s’y trouvait. La tradition identifie ces deux hommes comme étant les
archanges Jibril (Gabriel) et Mikail (Michel). Cet événement est considéré
comme un miracle. La tache noire représente la tendance humaine au péché.
En enlevant cette tache, Mohammed a €té protégé contre le péché, ce qui

va dans le sens de la croyance qui s'est développée plus tard et qui dit que
bien qu'étant un étre humain, Mohammed n’a pas commis de péché. Aprés ce
miracle, Halima a ramené Mohammed a sa mére, Amina, qui mourut quand il
avait 6 ans. Deux ans plus tard, ce fut au tour de son grand-pére de décéder.
[l laissa Mohammed aux soins de son oncle Abou Talib, qui avait succédé au
grand-pére comme chef de clan et tuteur de Mohammed.

Le fait de devenir orphelin si jeune — ayant perdu a la fois son pére, sa mére
et son grand-pére - trouve un écho dans les révélations coraniques des
premiers temps qui expriment une grande sollicitude pour le pauvre et le
faible, comme dans la sourate XCIII, 6-10 :

Ne ta-t-il pas trouvé orphelin ? Alors il t'a accueilli. Ne t'a-t-il pas trouvé
égaré ? Alors, il t'a guidé. Ne t'a-t-il pas trouvé pauvre ? Alors, il t'a
enrichi. Quant a lorphelin, ne le maltraite pas. Quant au demandeur, ne le
repousse pas.

Un jour, alors qu’il accompagnait son oncle en voyage, la caravane s’arréta

a Bassora (il s'agit d'une petite ville de Syrie et non de celle d'Irak). Bahira,
un moine chrétien de I'endroit, vit une lumiére au-dessus de la caravane

et prit cela comme le signe que le prophéte attendu se trouvait parmi les
voyageurs. Quand on vint lui présenter le jeune Mohammed, Bahira examina
Mohammed pour voir s'il portait le « signe de la prophétie » entre les épaules
et I'identifia comme étant le prophéte promis dans les livres sacrés que
possédait Bahira. Pour les musulmans, cet incident montre que Mohammed
incarne la réalisation des espérances chrétiennes, identifiée en tant que telle
par un moine chrétien. Le texte n’'indique pas avec précision quel était ce
signe — peut-étre un grain de beauté ou une tache de naissance spéciale.

Puisque son pére était mort avant sa naissance, Mohammed ne recut

aucun héritage. Khadija, une riche veuve d’environ quinze ans de plus

que lui, 'engagea comme contremaitre pour superviser ses entreprises
commerciales. Le jeune homme 'impressionna, et elle lui proposa le mariage

25



26 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

en I'an 595. Khadija demeura jusqu’a sa mort la seule épouse de Mohammed.
Elle donna & Mohammed quatre filles et un ou plusieurs fils. De leurs enfants,
seule Fatima survécut a ses deux parents.

Diatribes contre les gens de La Mecque

Pour un musulman, la fonction d'un prophéte aussi important que
Mohammed est double. Il doit délivrer la parole de Dieu (le Coran) aux
croyants et leur rappeler qu'il est important de revenir au service exclusif
de Dieu et de pratiquer la justice, les avertissant du chatiment qui les
attend a I'heure du Jugement dernier s'ils ne se convertissent pas. Selon



Chapitre 2: Le prophéte Mohammed

la Tradition, Mohammed, ne se satisfaisant pas du polythéisme ambiant,
prenait périodiquement des moments de retraite dans une grotte située
en dehors de La Mecque, au mont Hira (aujourd’hui appelé le Mont de la
Lumiére). C'est 13, en I'année 610, qu’a I'age de 40 ans environ, un des jours
impairs parmi les dix derniers jours du mois de ramadan (la nuit de la
puissance — laylat al-gadr), que I'ange Gabriel lui apparut pour lui révéler
qu'il était « le messager de Dieu » (c'est-a-dire celui qui transmettrait le livre
de Dieu a son peuple). Gabriel a demandé A Mohammed de réciter ce livre.
Au commencement, Mohammed a répondu « je ne sais pas faire » (ou « que
dois-je réciter ? »), essayant de se soustraire a la tdche que Dieu voulait lui
confier. La sourate LIII, 5-18 dit que Gabriel emplit tout I'’horizon de sorte
que, quelle que soit la direction vers laquelle Mohammed se tournait, il le
retrouvait face a lui et finit par céder a ses injonctions.

Aprés cette expérience, Mohammed prit peur. Etait-il fou ou inspiré par un
djinn (cf. chapitre 5) comme le sont les poétes et les devins ? C'est ce que
certains ont pensé quand il finit par rendre public son message. Mohammed
affirma qu’il n'était ni poéte ni devin. Il alla trouver son épouse Khadija, qui
le réconforta et lui proposa qu'ils aillent tous les deux trouver son cousin
Waraqa ibn Nawfal, qui s'était converti au christianisme. Waraga confirma
que, d’apres les Ecritures, Mohammed était bien le prophéte attendu qui
viendrait apporter la parole de Dieu aux Arabes, qui n’avaient encore jamais
recu d’Ecriture qui leur soit propre.

Quels sont les versets du Coran, les premiers, que Mohammed recut a ce
moment-la 7 La plupart des musulmans croient qu'il s'agit des premiers
versets de la sourate XCIII, qui déclarent (versets 1-5) : « Lis, au nom de ton
Seigneur qui a créé - qui a créé 'homme d'une adhérence. Lis, ton seigneur est
le Tres-noble qui a créé par la plume (le calame), qui a enseigné a 'homme ce
qu’il ne savait pas. »

Mohammed s'inquiéta que deux ou trois années passent sans qu'il ait
d’autres révélations. Dans la sourate XCIII, 3-4, Dieu rassure Mohammed

en lui disant : « Ton Seigneur ne t'a ni abandonné ni détesté. Ta vie derniére
est certes meilleure que ta vie présente. » Pendant tout le restant de sa vie,
Mohammed continua a recevoir les révélations qui, une fois rassemblées,
constituent le Coran. La tradition musulmane souligne que Mohammed était
illettré et, en conséquence, qu'il n'a pas pu composer lui-méme le Coran.

Au commencement, Mohammed limita sa mission a son cercle immédiat.
Apres que Khadija eut accepté I'idée que Dieu avait nommé Mohammed son
propheéte, son esclave Zayd, son cousin ‘Ali (le fils de son oncle et tuteur
Abou-Talib), et un certain nombre d’autres cousins se déclarérent musulmans
et reconnurent Mohammed comme étant 'envoyé de Dieu. Pendant deux ou
trois ans, le petit groupe des premiers convertis a tranquillement pratiqué sa
foi musulmane, notamment en récitant quotidiennement les priéres du matin.
Dieu demanda alors 8 Mohammed de proclamer publiquement le message

27



28

Premiere partie : Aux sources de I'lslam

de 'islam. Abou Bakr, qui allait devenir le successeur de Mohammed (calife),
avait été le premier converti issu d’'un rang important au sein du clan
hachémite. Les autres convertis étaient des jeunes gens et quelques adultes
issus de clans moins influents. La majeure partie des habitants de La Mecque
n'acceptérent pas le message de Mohammed. Ne croyant pas en la vie apreés
la mort, ils n'avaient aucune raison de craindre la menace de la malédiction
éternelle annoncée par Mohammed. Mohammed disait que de méme que la
création porte la marque de Dieu, de méme au jour du Jugement dernier, la
création devra lui rendre des comptes.

Une opposition grandissante

Au fur et 2 mesure que les conversions se faisaient plus nombreuses,
Mohammed était de plus en plus en butte a I'hostilité des anciens. Dans une
société ol la famille et le clan étaient primordiaux, la mission de Mohammed
venait semer la discorde au sein des familles. Mohammed mettait I'accent sur
la nécessité de n'adorer qu’un seul Dieu (dans la sourate CXII ; ¢f chapitre 5
sur I'épisode des versets sataniques). Si Mohammed était protégé par

son oncle Abou-Talib, les autres convertis ne bénéficiaient pas tous d'une
protection et leur adhésion a I'islam les mettait en danger. Vers 615,
Mohammed envoya environ 80 hommes musulmans et leurs familles en
Ethiopie, o1 le roi chrétien leur accorda l'asile (cf. chapitre 6). Peu de temps
apres, son oncle Hamza, I'un des plus farouches opposants 8 Mohammed, et
Omar (le futur deuxiéme calife, cf. chapitre 4) se convertirent. Préoccupé par
ces conversions, la confédération Qoraychite imposa par la force un boycott
du clan hachimite vers 616-618.

En 619, la situation de Mohammed prit un tour décisif pour le pire avec la
mort de son épouse, Khadija, et de son oncle et protecteur, Abou Talib.
Abou Lahab, un autre oncle qui allait devenir le nouveau chef de clan, était
farouchement opposé a Mohammed (voir la sourate CXI).

Le voyage nocturne de Mohammed vers Jérusalem (isra”) et son ascension
au ciel (mi'’raj) eurent lieu aux environ de 620 (cf. chapitres 9 et 14). La
sourate XVII, 1 fait peut &tre allusion a cet événement. L'ange Gabriel vint au
beau milieu de la nuit et mit Mohammed sur un ane ailé appelé Buraq qui
'emmena & Jérusalem. Attachant Buraq au mur du temple sur la montagne
de David, Mohammed s’est alors élevé jusqu'aux cieux a partir de I'endroit
meéme ol Abraham avait failli sacrifier son fils et ot les juifs avaient bati un
temple qui fut détruit. Aprés lui avoir montré les supplices de 'enfer, Gabriel
fit passer Mohammed par chacun des sept ciels qui étaient gardés par des
anges. Dans chaque ciel, Mohammed rencontra les différents prophetes, tels
qu’Adam, Moise et Jésus. Pour terminer, Mohammed arriva tout seul jusque
sous le trone de Dieu, la ou1 Gabriel ne pouvait pas aller, et se retrouva seul
en présence de Dieu. A son retour sur terre, Buraq le ramena jusque dans son
lit 2 La Mecque, la méme nuit.



Chapitre 2: Le prophéete Mohammed 29

En 620, Mohammed rencontra six hommes qui venaient de Yathrib (la future
Médine) et allaient en pélerinage 4 La Mecque. Un conflit entre les deux
tribus arabes de la ville avait mis en péril la prospérité de cette oasis qui
vivait de l'agriculture. lls venaient chercher un arbitre pour rétablir la paix
dans la communauté et avaient entendu parler de la loyauté de Mohammed.
De fait, la réputation d’honnéteté de Mohammed lui avait valu le surnom
d’'al-Amin - le « digne de confiance » Par les clans juifs de Yathrib, ils avaient
également entendu parler d'un prophéte qui allait venir et pensaient que
peut-&tre Mohammed était ce propheéte.

Deux ans plus tard, en 622, un autre groupe d’hommes et de femmes de
Yathrib rencontra secrétement Mohammed en dehors de La Mecque et
signa avec lui un « pacte de garantie » reconnaissant Mohammed comme
arbitre de la ville et 'assurant de sa bienveillance a I'égard de ses disciples.
Mohammed incita, sans les obliger, les musulmans a immigrer 2 Médine

et certains musulmans préférérent rester a La Mecque. Les disciples de
Mohammed, qui étaient environ 70, partirent pour Yathrib par petits
groupes jusqu’a ce que seuls ‘Ali, Mohammed et Abou Bakr soient encore a
La Mecque parmi tous ceux qui avaient décidé d'émigrer. Les adversaires de
Mohammed avaient pressenti qu'il était temps pour eux de s'en débarrasser.
Chaque clan désigna un jeune homme, qui tous réunis devaient assassiner
Mohammed. Le clan hachémite, dans I'impossibilité de pouvoir venger ce
crime par le sang, devrait fixer une somme d'argent due par les autres tribus
pour se dédommager de la perte d'un homme de son clan, une fois que
Mohammed aurait été assassiné. La nuit fatidique, ‘Ali se coucha dans le lit
de Mohammed. Les jeunes hommes avaient décidé de tuer Mohammed au
moment ol il sortirait de chez lui le lendemain matin et furent trés étonnés
de voir sortir ‘Ali au lieu de Mohammed. Des hommes armés se mirent 4 la
poursuite de Mohammed et d’Abou Bakr, La tradition rapporte que les deux
hommes se réfugiérent dans une caverne. Durant la nuit, Dieu fit pousser

un arbre qui masquait 'entrée de la caverne, et une araignée vint y tisser sa
toile pour recouvrir tout I'espace béant. Quand les poursuivants s’arrétérent
devant la caverne, ils pensérent que personne n'avait pu y pénétrer a cause
de l'arbre et de la toile d’araignée. Le 24 septembre 622, Mohammed et Abou
Bakr arrivérent a Médine, et furent rejoints par ‘Ali trois jours plus tard.

La Hijra ('Hégire en francais) est le terme arabe utilisé pour parler de
I'émigration de La Mecque a Médine en 622. Cette date marque le début du
calendrier musulman (cf I'annexe A). Ne pas confondre la hijra avec un autre
terme également important, le hadj (le pélerinage) & La Mecque que tout
musulman doit effectuer une fois dans sa vie et qui est discuté au chapitre 9.

Etablissement de la communauté a Médine

Avant son implantation & Médine, I'islam n’était guére qu'une petite secte
religieuse vivant tant bien que mal au milieu d'une communauté plus vaste



30

Premiere partie : Aux sources de I'lslam

et majoritairement hostile. A Médine, les musulmans devinrent la majorité

et, avec ce changement de situation, les thémes de la Révélation coranique
évoluérent. Les révélations devinrent plus longues et ont moins de splendeur
poétique que les sourates précédentes, Elles portaient souvent sur des
aspects pratiques qui devaient étre tirés au clair pour structurer la nouvelle
communauté. Auparavant, la famille et le clan - et au-dela de cela la tribu -
étaient tout pour un individu. Pour la nouvelle communauté des musulmans,
'attachement a la communauté (oumma) allait devenir plus important
encore. Des réformes dans des domaines tels que le mariage, I'héritage et le
commerce furent instituées.

Au départ, les chefs des clans les plus importants avaient encore plus de
pouvoir que Mohammed. La communauté entiére avait accepté Mohammed
comme arbitre, mais tous n'avaient pas embrassé I'islam comme leur religion.
Les paiens furent autorisés a rester dans la ville & condition de n'avoir jamais
conspiré avec les Qoraychites de La Mecque.

Les musulmans de Médine furent classés en deux grandes catégories. Les
immigrés (mouhajiroun) étaient ceux qui avaient accompagné Mohammed
de La Mecque & Médine (Hégire) et également ceux qui avaient émigré un
peu plus tard (mais tout de méme avant la conquéte de La Mecque en 630 qui
est évoquée plus tard dans cette section). Lautre groupe était constitué des
aides (ansar), ces habitants de Médine qui avaient signé le pacte de garantie
pour protéger Mohammed et qui sont devenus musulmans. En outre, on
trouve une allusion dans le Coran & un troisiéme groupe : les hypocrites
(mounafigoun) qui ont fait semblant de soutenir Mohammed mais qui se sont
secreétement opposés a lui.

Il n’était guére aisé de concilier les intéréts de tous ces différents groupes.
Seule une personne possédant un charisme personnel et des qualités
d’homme politique pouvait réussir ce pari comme I'a fait Mohammed. Les
relations entre les différents groupes furent codifiées dans un document
appelé la constitution de Médine (pour plus de détails, c¢f 'encadré intitulé
« La constitution de Médine »). Ce pacte a établi des droits et des devoirs
réciproques accordés aux divers groupes qui, en acceptant les conditions
imposées, permirent la constitution d’'une communauté au plan politique.
Les musulmans considérent la constitution de Médine comme le document
politique de base de I'islam. Les défenseurs de la démocratie en islam se
réclament également de ce document qui a valeur de précédent. Cependant,
parce que la constitution de Médine n'a pas été divinement révélée, elle ne
légifere pas sur la forme de gouvernement que doivent adopter les Etats
musulmans a venir,



Chapitre 2: Le prophéte Mohammed 3 7

Petite chronologie de 622 a 630

Huit ans se sont écoulés entre le départ de La Mecque pour Médine en 622
et le retour triomphal de Mohammed a La Mecque en 630 évoqué dans la
chronologie suivante. [l reste encore deux ans avant sa mort en 632.

Voici les grandes lignes des moments importants au cours de ces dix années :

1 623 : Une fois terminée son installation 4 Médine, Mohammed fit venir
le reste de sa famille, et notamment Sawda, la femme qu'il avait épousée
aprés la mort de Khadija. Il épousa Aicha, la plus jeune fille de Abou
Bakr (I'un des premiers convertis, celui qui s'enfuit de Médine avec
Mohammed et allait devenir son successeur) a laquelle il avait été fiancé
en 620. Aicha allait devenir I'épouse préférée de Mohammed aprés la
mort de Khadija. Mohammed a contracté plusieurs mariages, ayant recu
une révélation qui lui accordait une dispense spéciale lui permettant
de ne pas étre limité & quatre épouses comme les autres musulmans
(cf. chapitre 11). La plupart de ces mariages contractés par la suite
visaient surtout a pourvoir aux besoins de femmes dont les maris
étaient morts pour défendre l'islam.



3 2 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

624 (janvier) : Les sourates du Coran révélées & Médine témoignent
d’un intérét croissant pour les liens entre I'islam et les traditions
bibliques. A l'origine, les musulmans priaient en direction de Jérusalem.
En 623, Mohammed avait nommé un esclave noir éthiopien affranchi
- Bilal - comme muezzin pour clamer I'appel a la priére tous les matins
depuis la maison la plus haute de la ville. Au cours d’une assemblée de
prieres qu'il dirigeait, Mohammed recut une révélation (sourate II, 39)
enjoignant lui et sa communauté de se tourner vers La Mecque pour
prier. C'est ce que font les musulmans depuis lors. En outre, a l'origine
les musulmans jeiinaient le dixieéme jour du mois de muharram, le
premier mois de I'année, en accord avec la Tradition juive. A partir de
ce moment-1a, le Coran institue le mois de ramadan comme période de
jetine (qui est expliqué en détail a la sourate II, 182 ; ¢f. chapitre 9).

1~ 624 (mars) : La bataille de Badr. Les musulmans de Médine, en accord
avec une coutume habituelle dans le monde arabe, pratiquaient la razzia,
ou pillage, des caravanes marchandes en provenance de La Mecque.
Une révélation de Dieu (sourate II, 217) autorisa méme des musulmans
a s’engager dans de tels raids pendant le mois sacré de rajab, alors que
la coutume arabe interdisait d'aller au combat A ce moment-la. Aprés
un certain nombre de raids mineurs, Mohammed prit la téte d’'une
armée d’au moins 300 hommes pour attaquer une caravane qoraychite
revenant de Syrie. La caravane avait réussi a s’échapper lorsqu'une
armée venue en renfort arriva de La Mecque et vint s'opposer aux forces
musulmanes. Trois fois moins nombreux que leurs adversaires, les
musulmans remporterent une victoire inattendue. La tradition rapporte
que l'ange Gabriel lui-méme mena les anges au combat au c6té des forces
de Mohammed contre les Qoraychites. En dépit de la nature relativement
mineure de cette victoire au cours de laquelle 45 a4 70 Mecquois périrent,
cette victoire de Badr démontra aux musulmans que Dieu était de leur
c6té (sourate VIII, 9).

»* 625 : La bataille d’Ohoud. La Mecque était encore déterminée i cette
époque a anéantir Mohammed. Dans un lieu proche de Médine, une
infanterie et une cavalerie composées de 3000 Mecquois — une grande
armée pour I'époque - attaquérent les forces de Mohammed qui ne
comptaient guére plus de 1000 hommes. Soixante-dix musulmans furent
tués dans la bataille, mais les forces de La Mecque ne réussirent pas
a prendre le dessus. A cette époque, Mohammed expulsa de Médine
deux clans juifs renommés qu'il soupgonnait d’avoir comploté contre les
musulmans.

1 627 : La bataille du fossé (khandag). Cette fois, le clan qoraychite de La
Mecque rassembla une armée de 10000 hommes. Un converti persan
appelé Salman al-Farisi conseilla 8 Mohammed de creuser un fossé
autour des trois co6tés exposés de la ville pour renforcer la défense. Les
forces de La Mecque, peu habituées aux longs siéges et non préparées
a cette éventualité, se retirérent au bout de quelques semaines. Cette
bataille marqua la fin des grandes tentatives menées par les Mecquois
pour soumettre Mohammed.



Chapitre 2 : Le prophéte Mohammed 33

»~ 628-629 : Le traité de Hodaybiyya. Mohammed entreprit d'aller
en pelerinage a la Kaaba de La Mecque avec 1600 hommes sans
armes. Bien que la Kaaba soit alors devenue un sanctuaire paien, les
musulmans avaient la ferme conviction que le hadj avait été établi par
Dieu lui-méme et exécuté la premiére fois par Abraham et son fils Ismaél.
Les musulmans souhaitaient épurer le sanctuaire de ses éléments
paiens ajoutés postérieurement. Alors qu’on leur refusait d’entrer
dans la ville cette fois, Mohammed signa avec les Mecquois le traité de
Hodaybiyya (sourate XLVIII, 27). Ce traité garantissait une tréve de dix
ans et prévoyait que dés I'année suivante les Qoraychites quitteraient
temporairement la ville de La Mecque pour permettre aux pelerins
musulmans d’entrer. Ce premier pélerinage (mineur) dit de 'Omrah eut
lieu en 629.

Ce traité fournit un précédent important qui permet aux musulmans de
contracter des traités avec des non-musulmans.

+~ 628-630 : La Mecque se soumet. Durant cette période, la taille de la
communauté musulmane de Médine a doublé, des clans et des tribus
entiéres ayant accepté I'islam. Des alliés du clan Qoraychite ont été
accusés d’enfreindre les termes du traité de Hodaybiyya, si bien qu'en
janvier 630, Mohammed marcha sur La Mecque avec une armée de
10000 hommes. La ville se rendit sans livrer bataille. Mohammed a
purifié la Kaaba des idoles qu’elle contenait mais a témoigné de sa
clémence envers les habitants de la ville, se contentant de n’exécuter
que quelques hommes. Les habitants n'ont pas été forcés de se convertir
a I'islam, mais certains le firent spontanément.

»# 631 : Lannée du ralliement. A la fin de 630, la premiére armée
musulmane fut envoyée dans le sud de la Palestine, en vue d'une
expansion hors d’Arabie. Des traités y furent conclus avec les Arabes
chrétiens de cette région - créant ainsi un autre précédent de traités
conclus entre des musulmans et des non-musulmans. Les tribus
d'Arabie qui ne s’étaient pas encore converties envoyeérent des délégués
4 Mohammed pour embrasser 'islam et se mettre sous la coupe de
Mohammed.

632 : Le pelerinage d’adieu et la mort de Mohammed. Mohammed
emmena des pelerins en hadj i La Mecque. (Le chapitre 9 décrit le hadj.)
Dans la plaine d’Arafat en dehors de La Mecque, il a donné ce qui est
connu comme étant son sermon d'adieu dans lequel il dit : « Votre islam
est maintenant achevé. » C’est a ce moment-la que Mochammed recut
la sourate V, 4-5, ultime révélation coranique. Peu de temps aprés son
retour & La Mecque, il tomba malade et mourut le 8 juin 632, dans les
bras d’Aicha.

Naturellement, la mort de Mohammed entraina la consternation. Omar
(le futur deuxieéme calife) refusa d'accepter cette nouvelle. Abou Bakr
(le successeur de Mohammed) s'adressa alors a la foule des personnes
rassemblées et dit : « Si quelqu’'un adore Mohammed, Mohammed est
mort. Si quelqu’un adore Dieu, Dieu est vivant, immortel. »



34 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

La mission de Mohammed
au plan théologique

La biographie traditionnelle de Mohammed comporte deux tomes de 600
pages dans la traduction en francais ! Tous les musulmans ne connaissent
pas forcément tous les détails de sa vie, mais la plupart sont au courant

des événements que j'ai mentionnés dans les sections précédentes de ce
chapitre. Cette biographie parle de la contribution de Mohammed aux
origines de I'islam. Cependant, il ne suffit pas de dire ce que Mohammed a
fait (ou ce que les musulmans croient qu'il a fait) pour trouver une réponse
a toutes les questions que I'on peut se poser sur la contribution spécifique
du prophéte Mohammed au plan théologique, par opposition a son rdle
historique. Cette section aborde la question du sens et de la contribution de
Mohammed du point de vue théologique. Puis, dans une autre section, nous
verrons la place de Mohammed dans la dévotion populaire musulmane.

Messager, prophéete et sceau des prophétes

Fondé sur le Coran, I'islam souligne trois fonctions principales de
Mohammed.

1+ Mohammed est prophéte (nabi) : selon une tradition rapportée
par I'historien musulman Tabari (839-923), Dieu a envoyé jusqu’a
124000 prophétes qui sont tous venus pour prévenir les hommes des
conséquences de leurs péchés et pour les ramener & 'adoration du seul
Dieu. Le Coran mentionne environ 28 prophétes dont la plupart sont
des personnages de la Bible. Cing prophétes ont une place particuliére :
Mohammed (« 'aimé de Dieu »), Abraham (« 'ami de Dieu »), Moise, Jésus
et Noé.

1 Mohammed est messager (rasul) de Dieu, comme il est dit dans
la deuxiéme moitié de la profession de foi musulmane, la chahada
(cf. chapitre 6). Les messagers viennent non seulement pour avertir les
personnes, mais pour apporter également une Révélation nouvelle ou
corrigée émanant de Dieu - tout comme l'ont fait Moise (avec la loi),
David (les psaumes) et Jésus (les Evangiles). Tous les messagers sont
des prophétes, mais tous les prophétes ne sont pas des messagers.

+* Mohammed est le sceau des prophétes (Rhatdm al-anbiya) : cette
expression signifie pour les musulmans que Mohammed est le dernier
propheéte, I'ultime messager de la Révélation. Pourquoi est-il le tout
dernier ? Parce qu'il délivre la totalité de la Révélation, si bien qu'il 'y
a plus besoin d’envoyer d’autres prophétes. Dans l'islam sunnite 4 ses
débuts, le calife (successeur [du prophéte de Dieu]) assume le réle de
Mohammed en tant que chef politique de la communauté musulmane
mais n'a pas recu en partage l'autorité religieuse de Mohammed en tant
que prophéte et messager.



Chapitre 2: Le prophéte Mohammed

Comparer Mohammed a Jésus et a Moise

Comment comparer le rdle de Mohammed dans Iislam avec celui de Jésus
dans le christianisme ou de Moise dans le judaisme ? En résumé, on pourrait
dire d’un point de vue musulman que le réle de Jésus et celui de Mohammed
different considérablement tandis que celui de Mohammed et celui de Moise
sont davantage comparables. Naturellement, I'islam considére chacun des
trois comme un prophete.

Mohammed et Jésus

Pour les chrétiens, Jésus est le Verbe (la parole) de Dieu incarné (c'est-a-
dire qui s’est fait homme). Pour les musulmans, Mohammed est seulement
un homme. C’est le Coran qui est le Verbe éternel de Dieu dans Pislam.
Mohammed est le vecteur, le porteur de cette parole de vérité, tout comme la
Bible chrétienne témoigne que Jésus est le Verbe de Dieu pour les chrétiens.
Ainsi, d’un point de vue théologique, le Coran occupe le méme rdle dans
l'islam que Jésus dans le christianisme, et Mohammed occupe dans l'islam

le méme rdle que la Bible dans le christianisme (cf. le tableau 6-1). Pour

les chrétiens, Jésus est une figure divine de sauveur. Pour les musulmans,
Mohammed n'est pas un sauveur.

Tableau 6-1: Le Verbe de Dieu dans I'islam et le christianisme

Elément Islam Christianisme

Verbe de Dieu Caran Jésus

Vecteur de la parole Mohammed Bible
Mohammed et Moise

Le Coran décrit Moise de facon 2 souligner les rdles paralleles de Mohammed
et de Moise. Dans une certaine mesure, Mohammed est un nouveau Moise
(mais plus grand que Moise). Voici ce que Mohammed et Moise ont en
commun :

v~ Prophéte moraliste, mettant 'accent sur les bonnes meeurs.
» Prophéte exemplaire, un modele a imiter.

1~ Législateur.

1+ Chef rituel.

»~ Juge/arbitre.

1+ Chef politique de la communauté.

35



36

Premiére partie : Aux sources de |'lslam

1 Chef militaire du peuple de Dieu.
1~ Médiateur entre Dieu et les hommes.

+»# Mystique (celui qui a une rencontre ou une vision unique et personnelle
de Dieu et qui devient un modeéle a suivre pour d’autres mystiques).

Une vie exemplaire

La sourate XXXIII, 21 indique : « Vous avez en la personne du messager de
Dieu [Mohammed] un beau modeéle. » Autrefois, les chrétiens méditaient

sur un petit livre intitulé Limitation de Jésus-Christ et essayaient d'imiter

le Christ, mais on peut dire que I'imitation de Mohammed est encore plus
importante chez les musulmans. Les musulmans obéissent parce qu'ils
acceptent Mohammed comme étant choisi par Dieu (moustafa, une des
épithétes les plus fréquentes de Mohammed). Obéir signifie imiter les actions
du Propheéte, observer les mots du Prophéte et accepter comme permis ce
qui a recu son approbation.

Toutes les actions de Mohammed sont dignes d’étre imitées : ce qu'il a
mangé, comment il s’est nettoyé les dents, comment il s’est peigné la barbe,
et son amour des enfants et des chats. Limitation du Prophéte crée un
phénoméne étonnant d’habitudes culturelles ancrées dans la vie quotidienne
et qui sont communes a des cultures trés différentes, ce qui explique
pourquoi un musulman est souvent a I'aise dans une culture musulmane
différente de celle de son pays d’origine.

Les miracles de Mohammed

A la différence d’Elie et de Jésus dans la Bible, Mohammed n’a jamais fait
de miracles. Le Coran ne lui en attribue pas. Les gens de La Mecque lui ont
demandé de faire des miracles afin de justifier ses prédications. Il a refusé,
disant que le Coran en lui-méme était son seul miracle, et méme plutét le
miracle de Dieu puisqu'il s'est contenté de redire les paroles qui lui avaient
été révélées.

Néanmoins, la foi populaire a toujours besoin de miracles. Un certain
nombre sont inscrits dans la biographie officielle de Mohammed rédigée

au v siecle et plus tard certains poétes loueront Mohammed pour leur
avoir inspiré de facon miraculeuse les vers qu'ils ont écrits, Plusieurs

de ces miracles sont cités avec versets du Coran a I'appui, méme si ces
versets sont habituellement compris avec un sens différent. Au rang de ces
miracles figurent 'ouverture du torse de Mohammed petit enfant, un récit

ot la lune se divise en deux (« {'heure est apparue et la lune s'est dédoublée »,
sourate LIV, 1), le voyage nocturne vers Jérusalem et son voyage a travers les
cieux (sourate XVII, 1).



Chapitre 2 : Le prophéte Mohammed

[l existe encore beaucoup d’autres miracles que 'on raconte sur Mohammed.
Voici I'un de mes préférés. Pour précher, Mohammed avait I'habitude de
s'appuyer contre le tronc d’'un palmier. On construisit pour lui une tribune
afin qu'il puisse précher plus confortablement. C’est alors que le tronc du
palmier se mit & soupirer et a pleurer parce qu'il n'avait plus droit au contact
de la main du Prophéte. Mohammed, pris de pitié, se fit apporter le palmier.
Ce miracle est rapporté entre autres par Abou Nou'aim (948-1038), mystique
soulfi et historien de hadiths.

Un homme sans péché

La théologie musulmane définit dés ses débuts les attributs d’'un prophéte :

il doit étre véridique, intelligent, honnéte et proclamer la parole de Dieu.
Mais cela ne signifie pas nécessairement qu'il soit sans péché (isma’).

Selon certains passages du Coran, on pourrait dire que Mohammed a pu
commettre des péchés : « N'étiez-vous pas égaré et ne vous a-t-il pas guidé ? »
dit Dieu & Mohammed dans la sourate XCIII. Pourquoi Mohammed devrait-il
demander le pardon s’il est sans péché ?

Les premiers théologiens musulmans ont réfléchi a toutes ces considérations
et certains ont admis que si Mohammed a pu avoir commis des méfaits
mineurs, il était indemne de péchés graves et intentionnels. Néanmoins, la
vision musulmane de ces choses est que Mohammed était sans péché. Bien
que simplement humain, il n'en était pas moins un homme parfait.

L’intercession de Mohammed

Selon la sourate II, 255, Mohammed est le premier a intercéder pour les
péchés des hommes au Jugement dernier (cf. chapitre 5). Il agit comme
leur protecteur auprés de Dieu, et autant comme interpréte que comme
défenseur. Les musulmans sur terre invoquent également Mohammed dans
leurs priéres. Certains ordres soufis emploient des formules d'intercession
comme litanies dans leurs cérémonies de dhikr (souvenir). Les poétes
exploitent eux aussi le theme de Mohammed comme intercesseur. Lidée
est que Mohammed puisse agir en faveur des bons croyants lorsqu'’ils se
présenteront devant Dieu.

Lintercession de Mohammed est étroitement liée a I'utilisation de la formule
de la bénédiction attachée 8 Mohammed : « Que la paix et la bénédiction
divine soient sur lui. » Cette formule est déclamée de diverses facons, tandis
que les croyants la mentionnent chaque fois que le nom du prophéte est
évoqué, soit A l'oral, soit a I'écrit (PBSL, « paix et bénédiction soient sur

lui »). « Dieu et ses anges bénissent le Prophéte. O croyants, vous aussi
bénissez-le », dit la sourate XXXIII, 56.

37



38 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

Mohammed, proche de chacun

Apres avoir regardé le rdle de Mohammed en tant que fondateur historique
de l'islam et la maniére dont les théologiens musulmans comprennent
Mohammed, il reste encore un aspect important a considérer. La plupart

des musulmans ne sont ni historiens ni théologiens. Pour les musulmans
ordinaires, Mohammed occupe une place importante dans la vie de dévotion.
Mohammed est non seulement une figure du passé, mais aussi une présence
vivante dans la vie de tous les jours. Dans cette section, nous verrons
comment les musulmans s’adressent 8 Mohammed dans la foi, la priére et
dans les pratiques de dévotion populaire.

Les noms de Mohammed

Pour les Arabes, le nom contient I'essence méme de ce qui est nommé.
Naturellement, les musulmans accordent une attention particuliére aux
noms de Mohammed. Mohammed est un nom qui signifie « digne d’éloge ».
Dans l'art de la calligraphie (écriture ornementale), le nom de Mohammed
est magnifié sous forme d’arabesques évocatrices trés pures. D’autres
qualificatifs attribués a Mohammed incluent Ahmad (plus digne de I'éloge),
Al-amin (digne de confiance), Al-habib (aimé de Dieu) et Al-moustafa (celui
qui a été choisi, I'Elu). Calqué sur le modale des 99 noms de Dieu, il existe
des listes de 99 noms nobles (Asma’ al-hisna) attribués & Mohammed (qui
peuvent varier légérement d’une liste & une autre) (cf. chapitre 5).

Exaltation de Mohammed dans la poésie

Mohammed a inspiré quantité de textes poétiques. Hassan ibn Thabit (mort
vers 660), de la tribu des Banii Khazraj, a été en quelque sorte le poéte
officiel de Mohammed pendant sa vie et par conséquent le modéle des
poétes ultérieurs qui vanteront les mérites du Prophéte. Il fut le chantre de
I'islam des débuts. Un autre poéte, Ka'b ibn Zuhair (vi® sigcle), est connu
pour avoir écrit au départ des poésies satiriques sur Mohammed pour
répondre aux veeux de sa tribu, les Ghatafan. Vers 630 ou 631, il composa un
panégyrique dans le style traditionnel des gasidas qui se terminait sur la note
d’espoir que Mohammed lui pardonnerait. Mohammed fut si touché par la
beauté de son poéme qu'il jeta son manteau par-dessus les épaules de Ka'b
en signe d’acquiescement. La poésie de Ka'b, connue sous le titre de Al-Burda
(« Le Manteau »), est devenue un classique et méme un nouveau genre
littéraire appelé « poésie du manteau » dans lequel se distinguera encore un
pogte ultérieur, I'Egyptien al-Biisiri (1212-1294). Selon Régis Blachere, I'un
des connaisseurs francais de la littérature arabe, « Ka'b vécut d’abord chez
les Dhubyin ; ennemi de I'islam, comme les Ghatafan, il vit sa téte mise a
prix ; il se rendit alors & Médine, se convertit et récita un panégyrique de



Chapitre 2: Le prophéte Mohammed 39

Mahomet qui lui valut sa grace [...]. Aprés cet événement dont la date reste
inconnue, nous perdons la trace de Ka’'b qui semble &tre mort trés agé » (in
Histoire de la littérature arabe des origines a la fin du xv* siécle, Paris, Adrien
Maisonneuve, 1964, vol. 2, p. 270-271).

Célébration de 'anniversaire de Mohammed

Bien que condamné par les mouvements intégristes, comme dans le
wahhabisme d’Arabie Saoudite, la célébration de I'anniversaire de
Mohammed (mauwlid) est une célébration religieuse importante dans bien des
pays musulmans et joue un grand role dans la piété populaire (pour plus de
détails, cf chapitre 10).

Les reliques de Mohammed

Tout comme le bouddhiste peut vénérer la dent de Bouddha et les chrétiens
le suaire de Jésus ou des morceaux de la croix, les reliques de Mohammed
sont importantes dans la piété musulmane. Les sanctuaires ou les musées
(comme celui de Topkapi, a Istanbul) qui abritent ces reliques peuvent
contenir des poils de la barbe de Mohammed, le manteau porté par
Mohammed, ses sandales et méme des empreintes de son pied.



40

Premiére partie : Aux sources de I'Islam

Mohammed, lumiére du monde et pilier de
l'univers

La tradition rapporte que, a la naissance de Mohammed, un rayon de lumiére
est venu illuminer le monde. Cette tradition est liée a la sourate XXXIII, 46
qui parle de Mohammed comme d’une lampe qui éclaire. La sourate XXIV, 35,
« le verset de la lumiére », décrit Dieu comme étant la lumiére du monde

(cf. chapitre 5) et file la métaphore de la lampe, placée dans une niche, qui
est le reflet de la lumiére de Dieu. Pour les musulmans, cette lampe est tout
naturellement Mochammed. Tous ces récits et d'autres ont été réunis par un
auteur, Philippe-Joseph Salazar, dans un ouvrage intitulé Récits francais de la
vie du Propheéte, paru en 2005 aux éditions Klincksieck.

Mohammed dans 'Histoire

Souvent, un point important de tension entre les musulmans et les non-
musulmans concerne des attitudes envers Mohammed. Le récit de la vie

de Mohammed que vous venez de lire dans ce chapitre (dans la section
intitulée « Récit de la vie de Mohammed ») est une version abrégée du

récit traditionnel que connaissent la plupart des musulmans tel qu'il a

été transmis de génération en génération pendant les mille deux cents
derniéres années. Cette section explique quelles sont les sources de ce récit
et attire votre attention sur certains récits modernes concernant la vie de
Mohammed. Nous verrons également quelle approche sur I'étude de la vie de
Mohammed ont les historiens occidentaux qui ne sont pas musulmans.

Biographies traditionnelles

La Sira du Prophéte Mohammed d'Ibn Ishaq (704-768) est la biographie
traditionnelle de Mohammed. La biographie d’'Ibn Ishaq nous a été transmise
dans une version revue par Ibn Hicham dans la premiére partie du 1x° siécle.
La biographie est accessible dans une traduction en anglais par Guillaume
qui fait prés de 700 pages ! Il en existe désormais une traduction en francais
faite par Abd al-Rahman Badawi (deux tomes, éditions al-Bouraq, 2002) et
une autre, plus concise, faite par Wahib Atallah, parue aux éditions Fayard
(2004). Ibn Ishaq a compilé sa biographie a partir des différents hadiths
(traditions au sujet de Mohammed). L'autre grande source de référence sur la
vie de Mohammed provient de la somme historique d’Al-Tabari. Par ailleurs,
il existe de nombreux hadiths centrés principalement sur la personne de
Mohammed. Le Coran ne mentionne Mohammed par son nom que quatre
fois ; ainsi, si nous devions nous contenter du Coran pour connaitre
Mohammed, nous ne saurions pas grand-chose de sa vie.



Chapitre 2 : Le prophéte Mohammed 4 1

Il n’est pas étonnant que l'histoire de Mohammed ait été réécrite plusieurs
fois dans des temps et des lieux différents. Aux xix® et xx* siécles, quelques
biographies moins traditionnelles furent publiées. Elles suivaient toujours

la version traditionnelle mais ont été rédigées dans un style qui se veut plus
parlant pour des personnes ayant recu une éducation de type occidental.
Ces biographies modernes réduisent parfois la valeur des éléments
miraculeux de I'histoire du prophéte, ou les réinterprétent, ou soulignent par
exemple davantage le rdle de Mohammed en tant que réformateur social,
modéle pour la société d'aujourd’hui. Parmi ces biographies modernes
largement répandues, on peut citer celles d'auteurs comme Sayed Amir Ali
(1873, avec des révisions postérieures), Mohammed Hussein Haykal (1935) et
Mohammed Hamidullah (1959).

Biographies écrites par des non-musulmans

La plupart des recherches effectuées sur Mohammed par des Occidentaux
au xx° siecle ont adopté une approche assez conservatrice. Les chercheurs
ont en général accepté le schéma de base de la biographie traditionnelle,
qu'ils ont complété avec des perspectives additionnelles de nature
historique, économique, sociologique et anthropologique. Ces auteurs n’étant
pas musulmans, méme lorsqu’ils ont accepté que Mohammed ait été inspirg,
ils ont adopté une attitude critique — quoique généralement bienveillante &
I'égard de Mohammed. Ces historiens n'ont pas automatiquement accepté
lintégralité de la Tradition rapportée au sujet de Mohammed et n'ont pas
toujours eu recours au raisonnement traditionnel donné habituellement pour
expliquer le pourquoi des événements.

En francais, la somme que W. Montgomery Watt a consacrée a Mahomet est
toujours d’actualité. 1l s’agit de deux ouvrages rassemblés en un seul volume
et publiés aux éditions Payot, intitulés Mahomet a La Mecque et Mahomet a
Médine. Montgomery Watt s'inspire largement des éditions arabes, anglaises
et allemandes. Mais son travail déborde la seule biographie du Prophéte
pour toucher a tous les thémes qui faisaient I'Arabie ancienne, aussi bien la
famille que la société, la guerre et la paix, la tribu et I Etat islamique...

L'une des biographies les plus récentes du Prophéte est sans doute celle de
Salah Stétié, auteur de grande culture, poéte et intellectuel renommé. Son
livre, Mahomet, est paru une premiére fois aux éditions Pygmalion/Gérard
Watelet en 2000. Il a été aussitdt repris dans la collection « Spiritualités
vivantes » d’Albin Michel, en 2001. Les lecteurs pourront savourer un style
d’écriture, une approche ouverte et une interrogation trés saine de 'homme
de lumiére que fut Mohammed.

A l'opposé de ces ouvrages occidentaux sur les origines de I'islam qui
restent dans la Tradition, on trouve depuis quelques années des travaux qui
remettent en question toute la biographie de Mohammed ainsi que la vision



42

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

traditionnelle des origines du Coran et des premiers temps de I'islam. Dans
I'ensemble, nous disposons aujourd’hui d’une littérature suffisante pour
nous faire une opinion exacte sur les débuts de I'islam et méme sur la vie du
Prophéate.

Les musulmans sont sensibles a tout ce qui peut constituer une critique ou
une remise en question de Mohammed. Des propos que l'on trouverait tout

a fait normaux et anodins de la part d’'un étudiant en histoire en premigre
année concernant n'importe quel personnage historique peuvent &tre pris
pour une insulte délibérée a 'encontre de Mohammed. Il est bien évident que
ceux qui ne sont pas musulmans ne peuvent par définition pas croire tout ce
que les musulmans disent de Mohammed, pas plus que les non-chrétiens ne
peuvent accepter tout ce que croient les chrétiens sur Jésus.



Chapitre 3
Le Coran

S @GO 0O00 OO 0OOOROODOOGSOPOHOSOIIPESEOSILIOOGOODOSEOSRBTOEOSTRSROREDRDOS

Dans ce chapitre

P> Le Coran, Ecriture sainte et parole de Dieu

# Récitation du Coran

p» Lalangue du Coran (méme pour ceux qui ne lisent pas I'arabe)
P Interprétation du Coran

P~ Importance de la premiére sourate du Coran

[ EEFE R RN R R RN R RN NN EEEEEERE SR EE SN NEENERSEJSESESNE;SE SN/

On ne peut pas comprendre le christianisme ni le judaisme sans étudier
sérieusement la Bible, ni le confucianisme ou le taoisme sans lire les
Analectes (discours de Confucius) et le Tao Te Ching (Livre de la Voie et de la
Vertu). De méme, vous ne pouvez pas comprendre I'islam sans vous atteler a
la lecture du Coran.

De prime abord, le non-musulman se trouve confronté a un paradoxe. Les
musulmans considérent le Coran comme une ceuvre achevée, parfaite

dans son expression comme dans son contenu. Les non-musulmans, eux,

qui ne connaissent le Coran que dans sa traduction, ont souvent la méme
impression que I'historien britannique Thomas Carlyle qui, en 1841, décrivait
le Coran comme un « assemblage hétéroclite d’idées confuses, d’'images p€le-
méle, de considérations sans queue ni téte interminables, en un mot illisible
et stupide » (Je vous ferai remarquer que ce sont la les paroles d'un homme
qui, comparé i la plupart des Occidentaux de son époque, €tait plutét bien
disposé envers Mohammed et I'islam !) Quelle est la bonne approche ? Ce
sera & vous d’en décider aprés avoir lu ce chapitre !

Les trois religions monothéistes occidentales (I'islam, le judaisme et le
christianisme) se référent toutes a un livre, et un seul, qui contient la totalité
de la Révélation donnée par Dieu aux hommes. On les appelle dans I'islam les
« religions du Livre ». Chacune considére que « son » livre révele directement
et totalement la parole de Dieu. Dans l'islam, ce livre est le Coran dont les
musulmans disent que Dieu I'a fait connaitre 8 Mohammed au cours d’'une
série de révélations qui ont duré vingt-deux ans. Les Analectes (discours de
Confucius) et le Tao Te Ching (Livre de la Voie et de la Vertu), en revanche, ne
prétendent pas &tre le fruit d’'une révélation divine, et encore moins la parole
de Dieu.



b4

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

Présentation du Coran

En Occident, bien peu de personnes seraient capables de citer le nom des
écritures saintes du bouddhisme ou de I'hindouisme. En revanche, tout le
monde sait que le Coran est I'Ecriture sainte de I'islam. Certains parlent
méme du Coran comme étant la « Bible de I'islam » !

I est intéressant de noter que le mot Bible vient d’'un mot grec qui signifie
«le livre ». Dans le Coran, on retrouve souvent cette méme formulation (en
arabe) : on dit « le Livre » pour parler de I'Ecriture sainte de I'islam.

Ou'est-ce qu’une Ecriture sainte ?

LEcriture sainte d’'une religion peut tenir en un seul livre ou en plusieurs.

Les chercheurs qui s’'intéressent aux religions du monde considérent qu'une
Ecriture sainte présente un certain nombre des caractéristiques suivantes,
voire toutes (au fur et & mesure de votre lecture, amusez-vous a relever celles
qui s'appliquent au Coran).

1 Le texte est d'origine divine ou le fruit d’'une inspiration.
1~ Le texte est traité comme sacré, puissant et inviolable.
1~ Le texte est considéré comme s'authentifiant par lui-méme.

1 Le texte est considéré comme bien-fondé pour une communauté,
fournissant des directives pour le culte, la croyance et le comportement.

1~ Le texte est un ensemble - rien ne peut étre ajouté ni retiré.
+~ Le texte fournit une compréhension du sens de la vie.
+~ Le texte est une nourriture spirituelle pour la vie.

»~ Le texte est étudié selon des régles et des pratiques bien structurées
(exégese).

1~ Le texte est sous la responsabilité d’un groupe de personnes formées
(tels des oulémas, des théologiens, des rabbins, des maitres, des prétres
ou des religieux) qui ont pour tache de transmettre et d'interpréter le
texte.

Les fondations du Coran

Vous comprendrez mieux ce qui est écrit dans les livres traitant de I'islam
si vous avez a portée de main un exemplaire du Coran facile 4 consulter.
La taille du Coran représente environ quatre cinquiémes de la longueur du
Nouveau Testament. Vous ne lirez peut-8tre pas tout en une nuit, mais on



Chapitre 3 : Le Coran

peut trés bien y arriver en une semaine. Le Coran est divisé en 114 unités
principales que 'on appelle des « sourates » (les chercheurs ne sont pas
certains de I'étymologie du mot « sourate », qui se dit sura en arabe). Vous
pouvez comparer ces sourates a des chapitres (comme dans la Bible) mais,
dans ce cas, ce sont des chapitres qui se présentent plutét comme les
psaumes, c'est-a-dire des textes juxtaposés les uns aux autres, sans lien avec
le précédent.

Chaque sourate est divisée en versets. La sourate I, la plus longue, contient
286 versets. Plusieurs sourates (CIII, CVIIl, CX) ne comportent que trois
versets. Comme la plupart des non-musulmans, je me référe a un passage
spécifique d’'une sourate en mentionnant le numéro du verset (aya) : par
exemple, XXIV, 35. (Notez que le mot aya signifie « signe » ; I'islam se réfere
aux versets comme étant des « signes » parce que les musulmans considérent
le Coran comme le plus grand signe de Dieu.) Lénumération de la sourate

et du verset est trés utile pour trouver un passage spécifique quand on

n'est pas habitué a la lecture du Coran. Les musulmans se rapportent
traditionnellement aux sourates d'aprés le titre qui leur est donné : la
premiére sourate, par exemple, s'appelle tout simplement « celle qui ouvre »
(Al-Fatiha), la deuxieme s'intitule « la vache » (Al-Bagara). On dira ainsi « la
sourate de la vache » pour parler de la sourate II. De temps en temps, les
noms se rapportent au contenu dominant d’une sourate, comme dans le cas
de la sourate XII, dite « de Joseph » Plus souvent, le titre est pris a partir d'un
mot rare ou d'un mot qui apparait dans les premiers vers. Comme pour les
symphonies musicales, il est plus facile de se souvenir d'un nom que d'un
chiffre.

Dans l'islam, le Coran est la Révélation ou I'incarnation fondamentale de
Dieu dans le monde. Le Coran est la parole de Dieu au sens littéral (kalam
Allah). Cela va bien plus loin encore que quand certains chrétiens disent

que c'est Dieu qui a dicté les mots de la Bible. Le Coran tout entier est la
parole de Dieu a la premigre personne. [l n'en va pas de méme pour la Bible
dont la majeure partie n'est pas rédigée comme étant le discours direct

de Dieu. Pour les musulmans, le prototype du Coran, appelé la « mére du
Livre » (sourate XII1, 39), existe de toute éternité au ciel (cf. chapitre 6) et, ala
différence de la Bible, le Coran est une reproduction parfaite de ce livre,

De nos jours, les personnes considérent généralement la Bible principa-
lement comme un livre. Dans I'islam, les chrétiens, les juifs et, par la suite, les
zoroastriens sont appelés les « gens du Livre ». Mohammed apporte un livre
arabe & un peuple qui n'avait encore jamais eu de livre (Ecriture sainte) lui
appartenant en propre. Dans le christianisme et le judaisme, le concept d'une
révélation présente sous la forme d'un livre se développe au fil du temps,

au fur et & mesure de la diffusion de ce livre. Dans l'islam, le concept de
révélation sous la forme d'un livre divin est présent dés le commencement.

b5



46 Premiére partie : Aux sources de I'lslam : _

Récitation du Coran

Puisque le Coran est un livre, on peut penser que la meilleure approche

est encore la lecture. En voiture, on peut écouter des enregistrements

de livres mais ce n'est pas tout a fait pareil que de les lire car en général

les auteurs écrivent pour &tre lus, et non pour &tre écoutés. Pourtant, la
place de I'oral est importante dans la vie quotidienne. Avant la réforme
protestante du xvi® siécle, la plupart des chrétiens connaissaient la Bible
pour en avoir entendu des passages a 'église ou pour avoir regardé des
scénes représentées sur des vitraux ou par des statues. En Asie, les écritures
védiques des hindous étaient d’'abord des textes a réciter avant d’étre lus. De
nos jours, les gens connaissent mieux les romans grice au cinéma qui en tire
des adaptations que par la fréquentation des textes écrits.

Le mot « Coran » signifie « diction » ou plutdt « récitation » Le verbe
correspondant a cette idée est employé au moins 80 fois dans le Coran et
signifie « réciter », « proclamer » ou « donner lecture 2 voix haute ». Dans la
sourate XCVI, 1-5, qui est souvent considérée comme I'appel de Mohammed,
Gabriel dit 8 Mohammed : « Récite ! » Il ne lui dit pas de lire ou d'écrire. Le
verbe « dire » apparait dans plus de 300 passages. Dans le Coran, les divers
emplois du mot « Coran » peuvent se rapporter a trois choses :

I 7 Le livre sacré entier (c’est I'utilisation normale du mot).
B

. » Une révélation individuelle contenue dans le Coran.

|
! » Larécitation de passages du Coran ou du Coran tout entier.

Quand Mohammed recevait une nouvelle révélation, il devait la délivrer a
ses disciples. Puisque selon la Tradition musulmane certaines révélations
ont ét€ notées par des scribes, on aurait pu penser qu’il y avait un scribe
qui conservait une copie du texte écrit pouvant servir ultérieurement a
faire parvenir la Révélation a d’autres musulmans. En fait, au lieu de cela,
Mohammed envoyait des « récitants » qui allaient transmettre la nouvelle
révélation oralement de la méme fagon que lui-méme l'avait a 'origine
délivrée a ceux qui étaient avec lui. En récitant le Coran, le musulman
actualise la parole de Dieu. Dans le verbe parlé, Dieu est présent, tout juste
comme pour de nombreux chrétiens le Christ est présent dans le pain et le
vin consacrés.

Le nouveau-né entend pour la premigre fois la langue du Coran quand son
papa ou sa maman lui chuchote a l'oreille la chahada (le témoignage que
Dieu est le seul Dieu et Mohammed son messager). A partir de ce moment-13,
I'enfant entend fréquemment le Coran. Quand il apprend a lire, il devient
capable de réciter les passages du Coran requis pour la priére (salaf). Dans
la salat, le musulman récite des passages du Coran en arabe sans s'aider du
texte écrit.



) Chapitre 3: Le Coran 4 7

4 Be,

*‘“‘R

Les juifs et les chrétiens ont souvent un livre de priére officiel qu'ils utilisent
pendant le culte. Si les musulmans peuvent acheter des recueils de priéres
pour leurs dévotions personnelles, I'islam n’a aucun livre de priéres officiel.
Le Coran est le livre de priéres par excellence de I'islam. Comme un des
hadiths le dit : « Dans chaque salat, il y a une récitation (du Coran). »

Quand 'enfant grandit, partout autour de lui il entend le Coran. A la radio

et a la télévision, il entend des psalmodies du Coran. Un musulman peut se
recueillir avec d’autres avant ou apres la grande priére du vendredi midi
pour réciter le Coran. Méme quand un musulman a une copie du Coran sous
les yeuy, il le récite toujours a voix haute. Dans le bus que I'on prend pour
aller au travail ou dans le taxi, on peut étre str que le conducteur est en train
d'écouter 2 la radio soit une psalmodie du Coran, soit éventuellement les
derniéres chansons populaires.

Le discours familier est ponctué d’expressions tirées du Coran, telles que
inch’ Allah (« si Dieu le veut »). Plusieurs de ces expressions sont répertoriées
a l'annexe B. Les musulmans récitent des sourates ou des versets spécifiques
A certaines occasions particuliéres, dont notamment :

I v La Fatiha (cf la section de ce chapitre intitulée « Ouverture du Coran
avec la Fatiha ») est récitée en de nombreuses occasions, comme lors de
la conclusion d’'un contrat de mariage.

g 1w Les sourates CXIII et CXIV sont récitées pour se protéger du mal.

» La sourate XXVI est récitée le quinziéme jour du mois de cha'ban, la nuit
otl les destins sont déterminés par Dieu pour 'année a venir.

1 La basmallah est récitée avant les repas et comme acte de consécration

i- avant toutes sortes d’actions. Lexpression basmallah (« au nom de

| Dieu ») est tirée du passage qui ouvre chaque sourate (sauf la sourate 1X)
par la formule « Au nom de Dieu le Trés Miséricordieux, le Tout

; Miséricordieux ».

| .~ La sourate CXII, la sourate II, 255 (le verset du trone) et la sourate XXV,
E 35 (le verset de la lumiére) sont reprises a toutes sortes d'occasions.

La prédominance de I'oral sur I'écrit pour la récitation du Coran est I'une
des principales caractéristiques que toutes les cultures musulmanes ont
en commun, indépendamment de leurs langues maternelles. Lire le Coran
sans jamais le réciter en arabe est un peu comme essayer d’apprécier une
chanson en se contentant de lire la partition.



48

Premiére partie : Aux sources de I'lslam : : ]

Respect dit au Coran

Bien que le caractére oral du Coran soit plus important que I'écrit, ne croyez
pas que le livre en tant qu'objet soit négligé. Bien au contraire ! Le Coran,
€crit ou oral, est traité avec le plus grand respect. Voici les égards que I'on
doit avoir pour le Coran :

| » Le maintenir dans un endroit propre ou dans une boite ot il est &
I’honneur.

=

AT A T ke o7

+~ Ne mettre aucune autre chose sur ou au-dessus du livre.

v~ Se purifier avant de le toucher ou de le réciter.

» Dire son intention (niyya) de réciter le Coran avant de commencer le
récit.

1 Se tourner dans la direction de La Mecque en récitant les versets.

» Avant de commencer a réciter le Coran, rechercher la protection de
Dieu contre Satan (cf. les sourates XVI, 98 et VII, 200-201) en récitant le
ta'awwudh : « Je cherche refuge aupres de Dieu et sa protection contre
Satan, le maudit (ou le lapidé). »

O R ST A A T

I v~ Conclure le récit en disant : « Dieu tout-puissant a dit la vérité. »

i F e -
| v Adresser une priére sincére (du"d) - un appel ou une demande.

Le Coran : de la Révélation au recueil

D’une part, Mohammed a recu différentes révélations durant toute sa vie.

De l'autre, le Coran tel que nous le connaissons aujourd’hui est un recueil
organisé de toutes ces révélations. Comment est-on passé de la transmission
orale des révélations faites a un seul homme a un livre complet et organisé ?
Quand cela s’est-il produit ? Sur la base de quels principes les sourates ont-
elles été compilées ? Y a-t-il fondamentalement une seule tradition qui a figé
le texte des révélations de Mohammed contenues dans le Coran ou y a-t-il eu
des évolutions au fil du temps ?

Passage de loval a l'écrit
g

Le texte écrit qui se trouve dans tous les corans aujourd’hui était a I'origine
un texte composé uniquement de consonnes, sans mention de voyelles.
Lalphabet arabe & ce moment-1a avait seulement 15 caractéres pour 28
consonnes. Plus tard, des signes spéciaux ont été ajoutés pour distinguer les
lettres qui se ressemblent ou sont identiques en arabe. En raison de I'absence



Chapitre 3: Le Coran 49

de voyelles écrites et de la confusion possible des consonnes, personne ne
pourrait lire une copie ancienne du Coran sans l'avoir déja entendu réciter a
T'oral. Quand en 1924 les théologiens égyptiens préparaient ce qui est devenu
l'édition imprimée officielle du Coran, ils ont d’abord consulté la Tradition
orale vivante.

Le texte originel qui a servi de trame au Coran tel que nous le connaissons
aujourd’hui était divisé en lignes mais sans indication de versets (aya). Dans
la plupart des cas, les considérations stylistiques permettent de clarifier
l'endroit o1 se termine un verset. Cependant, dans certains cas, la césure
n'est pas complétement claire. La scission en versets que nous connaissons
aujourd’hui est celle qui a été élaborée par les théologiens égyptiens en 1924.
Les textes imprimés (ou manuscrits) traditionnels indiquent la fin d’'un verset
par une rosette insérée dans le texte entre les versets. Certaines traductions
occidentales adoptent une répartition des versets élaborée par un certain
Fliigel au xix© siécle qui different en certains endroits de sept versets par
rapport a I'édition égyptienne. Si vous recherchez une citation dans une
traduction en francais du Coran et que vous ne trouvez pas le passage
indiqué, lisez les sept versets suivants ou précédents.

Prononciation du Coran

Le premier texte, uniquement a base de consonnes, se prétait a des lectures
comportant des variations mineures. Imaginez que vous écriviez « garde »
avec uniquement des consonnes : GRD. Vous pourriez interpréter ce mot
comme étant : « garde », « gourde », « grade » et ainsi de suite. Aujourd’hui
encore, certains journaux et livres arabes (et hébreux) sont imprimés sans
voyelles. Le contexte permet habituellement de clarifier les ambiguités de
lecture dans le Coran. Cependant, il existe des cas ol différentes lectures
étaient pareillement possibles. Différentes traditions orales se sont
développées quant a la facon correcte de lire le texte - ce qui en d’autres
termes revient i compléter le texte avec des voyelles et des accents. Avec

le temps, une version plus complete du manuscrit arabe a été élaborée, les
voyelles et les accents étant mentionnés a l'aide de signes inscrits au-dessus
et au-dessous des consonnes qui font le texte originel du Coran. Il ne faut
pas oublier que seules les consonnes sont considérées par les musulmans
comme éléments du texte révélé.

On peut donner un exemple qui illustre bien ce propos. La sourate I, 4
emploie I'expression le « maitre du Jugement dernier ». La racine
consonantique du mot « maitre » est « MLK ». 5i vous prononcez ce groupe
de consonnes en disant « maliki » avec un « a » long, cela signifie « maitre ». Si
vous la prononcez ou la lisez avec un « a » bref, le sens devient celui de « roi ».



50

Premiére partie : Aux sources de I'lslam e

Structure du Coran

Comment a-t-on agencé ensemble les sourates pour former le Coran ? Sj
vous feuilletez un Coran, vous verrez quaprés la premiére sourate on trouve
d’abord les sourates les plus longues. En régle générale, les sourates sont
rangées selon un ordre décroissant. Cependant, il y a beaucoup d'exceptions
a cette régle. Par exemple, si 'on se réfere uniquement a la longueur des
sourates, la sourate XV devrait &tre placée 13 ou se trouve la sourate XL, et
la sourate XL devrait étre la sourate XII. La longueur n'est donc pas le seul
critére de classement.

Vingt-neuf sourates sont agrémentées de lettres dites « mystérieuses » (de
une a quatre lettres vagabondes selon les cas) qui sont placées aprés la
basmallah et juste avant le corps du texte de la sourate. Les musulmans leur
accordent un respect tout particulier car ils les considérent comme des
€éléments de la Révélation originelle. Dans certains cas, les sourates portant
les mémes lettres mystérieuses sont regroupées ensemble. Par exemple, les
lettres A (c’est-a-dire la lettre « ‘alif »), L et R figurent au début des sourates X
a XV. Cela explique peut-étre pourquoi certaines sourates semblent ne pas
etre a leur place si I'on s’en tient au seul critére de la longueur. Quelle est la
signification de ces lettres ? I n’y a pas d’'unanimité la-dessus. C'est pourquoi
elles sont qualifiées de « mystérieuses ».

La compilation du Coran selon
les musulmans

Selon la biographie traditionnelle, Mohammed a recu son appel a devenir
prophéte en 610. A cette occasion (développée au chapitre 6), l'ange Gabriel
atransmis & Mohammed la premiére révélation, habituellement considérée
comme étant les versets d’'ouverture de la sourat XCVI. Le Coran dit : « Nous
l'avons fait descendre pendant une nuit bénie » (sourate XLIV, 3). Quand
Dieu emploie I'expression « faire descendre », il faut comprendre qu'il a « fait
descendre » le Coran tout entier du septiéme ciel au plus bas niveau pendant
une nuit impaire du dernier tiers du mois de ramadan.

Pendant tout le restant de sa vie, Mohammed a continué i recevoir
différentes révélations. II n’y a que quelques sourates courtes qui
correspondent intégralement 3 une révélation recue en une fois. Pour les
autres, les différentes révélations ont été combinées ensemble pour former
les sourates.

Certains musulmans disent que toutes les fois que Mohammed a recu une
nouvelle révélation, il a indiqué a quel endroit elle devait étre placée (c’est-
a-dire dans quelle sourate) et quel était I'ordre approprié pour les sourates.
Bien que le Coran nait pas existé en tant que livre constitué pendant la



Chapitre 3: Le Coran 5 7

vie de Mohammed, cette vision des choses impliquerait que Mohammed

ait déja déterminé la structure globale du Coran. Une édition de poche du
Coran en francais (Le Coran traduit par Kazimirski, Garnier Flammarion,
1970) comporte plus de 500 pages ; une autre, celle de Grosjean, est de la
méme importance. Enfin, il existe une traduction du Coran dans La Pléiade,
collection de prestige des éditions Gallimard. Si I'on divise ce chiffre de

500 pages par le nombre d’années pendant lesquelles Mohammed a recu

ses révélations (vingt-trois années), on arrive & deux pages par mois ou
vingt-cing pages par an. Si 'on se référe au nombre de versets que comporte
le Coran (plus de 6200 versets), on obtient le chiffre d'un verset par jour.
Naturellement, les révélations ne sont pas venues & un rythme aussi régulier
et n'ont pas toutes la méme longueur.

Voici un récapitulatif des différentes traditions qui nous livrent la vision
musulmane de la facon dont les révélations ont été rassemblées en un seul
livre qui constitue la version officielle intégrale du Coran. Dans les deux
premiéres années qui ont suivi la mort de Mohammed en 632, Omar (le

futur deuxieme calife) a insisté auprés d’Abou Bakr (le premier calife) pour
que I'on procéde a une recension du Coran afin d’éviter le risque de perte

du contenu de la Révélation au cas o1 toutes les personnes capables de les
réciter viendraient & périr au combat. Abou Bakr fit venir Zayd ibn Thabit.
Zayd a recherché toutes les versions écrites existantes des différentes
révélations — certaines écrites sur la pierre, d’autres sur des feuilles de
palmier, et d'autres sur des os. 11 a également rassemblé et mis par écrit les
passages du Coran qui avaient €té conservés uniquement « dans le cceur

des hommes ». Zayd a remis le fruit de son travail, qui consistait en une
multitude de pages séparées, a Abou Bakr qui, a sa mort, les a transmises a
Omar. Omar, a son tour, les a confiées a sa mort a sa fille Hafsa (une veuve de
Mohammed). Il s’agit 13, selon la Tradition, de la premiére recension compléete
et manuscrite du Coran. Pendant le régne d’Othman, le troisiéme calife,

un général d'armée du nom de Hudhayfa, est venu trouver Othman. [l était
perturbé par le fait que ses hommes n'avaient pas forcément tous la méme
version du Coran. Othman fit demander & Hafsa tous les feuillets qui étaient
en sa possession. Il confia au méme Zayd ibn Thabit la responsabilité de
former un comité chargé d’élaborer un livre regroupant les feuillets validés
afin d’harmoniser le contenu de la Révélation. Othman envoya des copies de
ce Coran aux quatre grandes villes de I'lslam. Il ordonna que I'on briile toutes
les autres copies écrites du Coran (entier ou partiel). Nous étions alors en
650, un siécle avant la conquéte de '’Andalousie.

Que dire de ce récit traditionnel qui est fait de la recension du Coran ?

§ 1~ Ce récit a clairement pour but de légitimer la version othmanienne

du Coran, qui est celle qui fait autorité dans tout le monde musulman.
Indépendamment du fait de savoir si ce récit a une valeur historique
fiable, il est clair que c’est le texte du Coran qui est utilisé aujourd’hui et
qui est désigné sous le nom de vulgate d’Othman.

RS

A



5 2 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

1 »~ Ce récit indique que méme aprés Abou Bakr, a I'époque d’Othman,
. plusieurs versions du Coran circulaient.

]

|+ Alamort de Mohammed, le Coran n'était pas encore un seul et méme
| texte manuscrit.

~ v~ L'établissement du texte coranique a été beaucoup plus rapide que
| létablissement des textes bibliques.

Dans quelle mesure le texte actuel du Coran est-il complet ? A part certains
chiites musulmans qui pensent que le texte officiel du Coran omet certains
passages parlant de ‘Ali et de ses descendants, la plupart des musulmans
conviennent que le texte actuel du Coran contient la majeure partie des
révélations que Mohammed a recues pendant sa vie. La tradition rapporte
que I'établissement du texte a suivi les principes suivants :

I+~ La Révélation a été mise par écrit en présence de Mohammed. En
| o n 5 T
| dautres termes, aucun récit de deuxidme main n'y a été inclus.

j 1~ Pour étre validée, chaque révélation doit avoir été entendue de la
¢ bouche du prophéte Mohammed par au moins deux témoins.

+ Toutes les révélations que Mohammed a recues ont été incluses. Rien n'a
_ €té omis, excepté quelques passages que Dieu a explicitement annulés
. (voir la section « Les versets abrogés » dans ce chapitre).

La compilation du Coran selon
les non-musulmans

Ce récit traditionnel de I'élaboration de la vulgate coranique par Othman
n'est pas remis en cause par les historiens occidentaux non musulmans.

La ot ils divergent un peu de la vision musulmane de I'histoire, c’est qu'ils
mettent en avant le fait que d’autres versions ont continué a circuler pendant
plusieurs centaines d’années, comme le montrent les faits suivants

I v~ Les commentateurs du Coran et les juristes citent parfois des versions
©  non othmaniennes du Coran plusieurs siécles aprés Othman.

¥ La tradition musulmane elle-méme se rapporte au moins a quatre
autres versions antérieures du Coran. Selon la Tradition musulmane,

; Othman a détruit ces versions, mais on a retrouvé des textes datant des

.+ années 800 déplorant 'usage de la version coranique de Ibn Mas’oud

(vire siecle), I'un des proches compagnons du Prophéte, ce qui induit que

cette version en tout cas était toujours en circulation.

-2 Fan



Chapitre 3: Le Coran

»~ Les textes les plus anciens du Coran (en tout ou partie) que I'on
connaisse remontent a la fin du vi® et du vi® siecle. On trouve la mention
du grand sanctuaire du Dédme du Rocher a Jérusalem, dans des textes
qui datent de 691-692 comportant quelques versets de Coran. En 1972,
un certain nombre de manuscrits anciens contenant des extraits
du Coran ont été découverts au Yémen. Ces manuscrits, qui datent
probablement du viiie siécle, voire un peu plus t6t, présentent dans
certains passages de trés légeres différences par rapport a la vulgate
othmanienne. Dans les textes yéménites, certains mots sont écrits
difféeremment, et quelques fragments qui contiennent la fin d’'une sourate
et le début d’une.autre laissent penser que dans certains cas lI'ordre des
sourates pouvait &tre différent de celui de la vulgate d’Othman.

R T AR S L T R A TR R

En général, ce genre de considérations est mal recu ou mal vu par les
musulmans qui sont choqués  I'idée méme que I'on puisse effectuer ce type
de recherches historiques et prennent cela pour une attaque de I'Occident
contre l'islam. Pour les musulmans, le Coran est une copie conforme du Livre
céleste. Les chercheurs ne voient pourtant pas les choses de cette facon. Ce
qui les frappe n'est pas tant le fait qu'il existe des variantes au texte de Coran
mais que celles-ci soient particuliérement peu nombreuses par comparaison
avec les différents spécimens de Bibles judaiques et chrétiennes. Ce qui les
étonne, ce n'est pas que le texte n'ait pas été fixé a I'époque de Mohammed,
mais plutdt qu'il ait été fixé sous forme écrite aussi rapidement (dix-neuf ans
seulement aprés la mort du Prophéte) et transmis tel quel depuis lors, ce qui
ne fut pas le cas de la Bible.

La compilation du Coran dans l'approche
radicale

Dans le chapitre 2, je mentionne 'approche radicale de I'histoire musulmane
faite par Crone, Cook et Wansbrough. Wansbrough a centré ses recherches
sur le Coran et son histoire en utilisant les outils d'analyse développés

pour les études bibliques modernes. Crone et Cook aboutissent a une
reconstruction des origines de I'lslam radicalement en désaccord avec la
vision traditionnelle musulmane. Ainsi, 'émigration originelle (hijra) est
présentée comme allant non de La Mecque a Médine mais de I'Arabie &
Jérusalem. Il ne s’agit 1a que d’'une anecdote a replacer dans le contexte
global de la reconstruction des origines qu’ils opérent.

Dans cette vision radicale, le Coran aurait été élaboré au vir© siécle, a I'époque
otl la nouvelle religion commencait a bien s'implanter et que le besoin se
faisait sentir d'inscrire sans tarder la nouvelle foi dans une « histoire du

salut », une histoire sacrée qui prenne en compte a la fois I'aspect spirituel et
aspect temporel. Dans cette perspective, le Coran, constitué de matériaux
issus de périodes et de sources différentes, fournit des informations sur le

53



54

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

vi© siecle mais peu sur la période des origines de I'islam. Selon Wansbrough,
la raison de ce manque de matériau au tout début de I'islam tient au fait
quiavant la construction du Déme du Rocher (environ 691), le Coran n'existait
pas encore en tant que tel.

On peut aisément comprendre que cette facon de voir dérange beaucoup
les musulmans qui ne sont ni chercheurs ni spécialistes. Vous trouverez des
détails passionnants sur le Coran dans plusieurs ouvrages francais, récents
ou anciens. En voici un petit nombre significatif : J. Berque, Relire le Coran,
Albin Michel, 1993 ; F. Buhl, « Al-Qor’an » dans L'Encyclopédie de ['Islam,
Brill, Maisonneuve et Larose (que vous trouverez dans plusieurs grandes
bibliothéques francaises) ; et J. Jomier, Le Commentaire coranique du Manar,
Paris, Maisonneuve, 1954,

Le style du Coran

Laissons de coté les probléemes des sources coraniques et étudions un peu
plus le style dans lequel est écrit le Coran. Pour un non-musulman, le Coran
peut sembler étrange et difficile 2 comprendre. Le lecteur occidental peut
méme se demander pourquoi les musulmans louent son inaltérable beauté
quand il en trouve le style ennuyeux et répétitif. Comment expliquer le
charme qu'il exerce sur le cceur et 'ame du musulman ? Limpact du Coran
sur un musulman est dii autant au style qui lui est propre qu'au contenu du
message proprement dit.

La magie du Coran

Le Coran n'est pas un livre organisé en fonction de son contenu ou de la
chronologie des événements. Les sourates du Coran sont plutst comme un
recueil de sermons d'un prétre, d’un pasteur ou d’un rabbin, ou un ensemble
de discours prononcés par un homme politique important. Limpact d’'un
sermon ou d’'un discours résulte pour une bonne part de l'art de la répétition.
Pensez a un directeur commercial qui essaie de motiver ses agents ou a un
entraineur qui stimule 'ardeur de son équipe avant un jeu. Tous les discours
qu’ils font peuvent étre regroupés dans un livre et publiés, mais la magie du
verbe ne sera pas aussi forte quau moment ot ils ont été prononcés dans le
feu de I'action. Cette comparaison vaut ce qu'elle vaut mais on peut dire que
le Coran, lui aussi, posséde une force d'évocation qui s'épanouit pleinement a
l'oral.

Le Coran réussit a captiver son auditoire par sa musicalité incantatoire,
par la poésie des images qu'il suscite et par son contenu. Il fait appel a
I'imagination, aux émotions et a I'esprit. En révélant le Coran, Mohammed
essaie d'entrer en relation avec son auditoire pour I'amener a passer de



_ Chapitre 3: Le Coran 5 5

la parole aux actes et le transformer en adorateur de I'orateur supréme
(Dieu). Les gestes du corps et I'intonation de la voix de Mohammed auront
certainement joué un role crucial dans la transmission du message,
accompagnant les changements de registre et de ton du texte. Ces gestes et
ces intonations n'ont pas été préservés dans le texte €crit.

Les gens sont pour la plupart habitués a un discours linéaire. lls s’attendent a
une progression chronologique ou a un enchainement des idées selon lequel
A méne a B, qui méne a C. Linformatique et son cortége de liens hypertextes
accessibles en un clic offrent aujourd’hui la possibilité de lire un texte sans
suivre une progression linéaire. Le Coran, de par sa nature non linéaire, est
difficilement accessible & un non-musulman qui n’a pas grandi en entendant
les sonorités du Coran dés son plus jeune dge. On pourrait comparer le
Coran a un kaléidoscope d'images, dans lequel les différents éléments se
reproduisent continuellement en se combinant chaque fois différemment. Le
Coran donne rarement l'intégralité de I'histoire dans un seul passage. Moise
est mentionné a plusieurs reprises dans le Coran, mais pour comprendre
pourquoi Moise est mentionné a tel endroit, encore faut-il déja connaitre un
peu I'histoire de Moise.

La langue du Coran

La langue du Coran n'est pas I'arabe de tous les jours que parlait
Mohammed. Certains pensent que la langue du Coran est dérivée d’'un style
de langue littéraire élevé, utilisé et compris a travers toute I'’Arabie du temps
du Prophéte. Tout comme la langue de Ronsard et ’Académie frangaise ont
contribué a faconner le francais d’aujourd’hui, I'arabe du Coran a exercé une
influence décisive sur I'évolution de la langue arabe.

La langue du Coran ne correspond a aucun genre littéraire précis — ni prose
ni poésie classique. Si certains contemporains de Mohammed se sont
demandé s'il était poéte, devin, fou ou magicien, cela montre bien qu'ils ne
savaient pas dans quelle catégorie classer son style, sa parole. La langue du
Coran est une forme de prose rimée et rythmée.

A partir d’'une traduction, sans méme lire le texte, on peut facilement se
rendre compte qu'il est composé comme de la poésie. Méme si les vers n'ont
pas un métre fixe ni un nombre réglé de syllabes, il saute aux yeux que la
structure est plutot du registre de la poésie. La langue du Coran fait une large
place a la rime, tous les vers d’'un méme couplet se terminant par le méme
son.

Méme si vous ne comprenez pas l'arabe, si vous voulez sentir I'effet que
peuvent produire les sonorités du Coran sur les oreilles musulmanes, je
vous conseille d’écouter vous aussi la psalmodie de quelques sourates.
L'idéal serait méme d’écouter la psalmodie tout en ayant sous les yeux une
translittération en francais du texte arabe. Vous pouvez vous procurer le



56

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

Coran tout entier, soit en K7 soit en CD dans de nombreuses librairies dites
islamiques des grandes villes frangaises. A Paris, vous pouvez en trouver de
nombreuses dans le V* arrondissement et plus particulierement dans les rues
situées entre I'Institut du monde arabe et la grande mosquée de Paris.

La datation des sourates

Méme si les sourates ne sont pas rangées chro-
nologiquement, peut-on tout de méme les dater ?
Beaucoup de traditions musulmanes parlent de
I’ occasion de la Révélation » de passages
spécifiques du Coran. Malheureusement, ces
traditions sont parfois en désaccord entre elles
et généralement les chercheurs occidentaux
pensent quelles n'ont pas beaucoup d’intérét
pour dater les sourates.

Il est indéniable que tous les chercheurs,
musulmans et non musulmans, sont d’accord
pour reconnaitre que sur la base du contenu
etdu style, on peut déterminer siles sourates
appartiennenta la période mecquoise (610-622)
ou a la période médinoise (622-632) de la vie de
Mohammed (cf. chapitre 6). Une seule sourate
peut contenir plusieurs révélations et il arrive
que certaines sourates mecquoises contiennent
une partie qui provienne d'une révélation de la
période médinoise.

Quels sont donc les messages et les critéres
stylistiques qui permettent de distinguer les
sourates mecquoises des sourates médinoi-
ses ? Les sourates les plus courtes, les plus
poétigues et les plus lyriques appartiennent
principalement a la période de La Mecque.
Celles qui sont plus longues, plus prosaiques
et plus détaillées appartiennenta la période de
Médine. Dans |a premiére période, Mohammed
était principalement un prédicateur s'adressant
a une assistance en grande partie sceptique.
AMédine, Mohammed était un homme d’Etat et
unlégislateur qui s'adressait & une communauté
composée principalement de musulmans : il lui
revenait de régler des problémes d'ordre prati-
que pour structurer cette nouvelle communauté.
Dans satraduction du Coran (1947-1950), I'ara-
bisant tres connu Régis Blachére a reconstitué
I'ordre chronologique des sourates.

L'inimitabilité du Coran (I'jaz)

La tradition rapporte que Mohammed était illettré et inculte. Ainsi, le Coran
est un miracle que Mohammed ne peut pas avoir produit tout seul. En
plusieurs endroits du Coran, Mohammed défie ceux qui ont douté de son
inspiration de produire dix sourates (XI, 13) ou méme une sourate (X, 38)
comparables a celles du Coran. Aucun n'y est parvenu. C'est & partir de

ce constat que s'est développé le concept du /jaz (I'inimitabilité du Coran,
signifiant qu'« il ne peut pas 8tre imité »).

Plus tard, les penseurs musulmans, tels les théologiens Al-Bagillani et
Al-Jurjani, au x* siécle, ont essayé de définir ce qui constituait le dogme du
[jaz, de I'inimitabilité coranique. Ils ont souligné le choix et I'agencement des




Chapitre 3: Le Coran

mots (nazm). Le fait de changer un mot ou de changer l'agencement des mots
modifie tout le sens du texte.

Ce dogme de I'inimitabilité coranique a permis des avancées considérables
pour rendre compte de I'efficacité rhétorique du Coran sur les esprits et les
cceurs musulmans en tout temps et en tout lieu. Les chercheurs modernes
— musulmans et non musulmans — commencent a utiliser des techniques
modernes d’analyse littéraire pour faire avancer la compréhension du
Coran et améliorer la qualité des traductions. Certains auteurs musulmans
du xxe siecle, tel Sayyid Qutb (1906-1963), ont essayé de véhiculer un islam
qui s’adresse de facon plus convaincante au monde moderne, méme si
aujourd’hui tous ces penseurs sont suspectés de torts qui n'en sont pas.
Outre sa valeur artistique, Sayyid Qutb met I'accent sur la validité des
prophéties du Coran, sur sa législation avisée qui est aujourd’hui tout aussi
valide qu'a I'époque de Mohammed et sur son aptitude a anticiper sur les
connaissances scientifiques modernes relatives a 'homme et a I'univers.

Themes récurrents dans le Coran

En dehors des aspects structurels de la langue du Coran, il est également
intéressant de regarder les éléments qui composent les diverses sourates.
Neil Robinson, dans son livre intitulé Découverte du Coran paru en 1977 ala
Trinity Press International, parle de six « registres » ou types de discours qui
composent les différentes sourates.

1~ Les passages dirigés contre les adversaires paiens de La Mecque et plus
tard contre les « hypocrites » de Médine.

1~ Les signes qui attestent, par exemple, de la puissance de Dieu qui
ressuscite les morts.

,~ Les révélations faites a Mohammed, y compris son appel.
» Les signes qui annoncent la fin du monde et le Jugement dernier.

1 Les éléments qui servent a établir la vérité du message et de son
messager.

1 Les récits, tels ceux des premiers prophétes qui ont prévenu leur peuple
de la destruction imminente qui les attend s'il ne se convertissait pas.

Selon Robinson, les six types de registres différents peuvent se retrouver et
se combiner a l'intérieur d’'une méme sourate. Ce qui ressort a la premiére
lecture comme étant une série d’unités indépendantes peut dés lors étre
compris comme un ensemble cohérent. Il est bien évident que la grille de
lecture de Robinson d’aprés les six registres différents n’est pas la seule
maniére d’analyser les éléments répétitifs. On pourrait par exemple en
ajouter d’autres : des sermons, des passages A caractére juridique et des
paraboles.

57



58

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

D'autres chercheurs se sont essayé a classer par thémes les domaines
abordés par le Coran. A. A. Islahi, un exégéte du Coran qui vit en Asie du Sud,
répartit le contenu du Coran en sept catégories, chacune traitant d’'un théme
en particulier :

% v~ La loi.
g 1+~ La religion d’Abraham (englobant le judaisme, le christianisme et I'islam
I —les trois religions se réclament d’Abraham — cf chapitre 16).

» Le combat contre la vérité et le mensonge.

ST

¥ La preuve que Mohammed est bien le messager de Dieu.

+ Lunicité de Dieu (qui découle du monothéisme et considére que Dieu est
unique et n’a eu ni enfants, ni parents, ni conjoint).

o SR SR

i v Le jugement.

ki . 2
[l ¥ Les admonestations aux incroyants.

Cette classification par thémes peut &tre utile A un lecteur non musulman,
mais ne correspond pas A la structure du Coran.

Le Coran, une « parole multiangulaire »

Si I'on regarde des sommets enneigés depuis I'est, on ne verra pas la

méme chose que si on les regarde depuis le sud. On découvre une autre
perspective, un autre angle de vue. En combinant ces points de vue
différents, on arrive a se faire une idée plus complete, plus riche de la
montagne. En arabe, ce procédé stylistique qui consiste 4 changer de point
de vue en changeant de pronom personnel, de genre, de nombre ou le
temps d’'un verbe, par exemple, s'appelle I'iltifat. Il est souvent utilisé dans
le Coran pour provoquer des effets rhétoriques particuliers. Le « Nous » de
majesté s'applique a Dieu et glorifie sa transcendance. Le « je » donne une
image plus personnelle de Dieu. En arabe comme en hébreu, la notion du
temps est rendue sous deux aspects — 'accompli et I'inaccompli - plutét que
sous la forme du passé et du futur comme en francais. Dans le Coran, on
rencontre fréquemment les changements de temps au milieu d’'un passage.
Le sujet grammatical navigue également entre le « moi » et le « Nous », Voire
méme « Lui » et divers noms tels que « le Seigneur », tout cela dans la méme
unité de texte. Les musulmans considérent ces divers décalages comme une
manifestation de la richesse du Coran.



_ Chapitre 3: Le Coran

Interprétation du Coran

C’est une tradition bien ancrée dans l'islam que de commenter ses Ecritures
saintes. C'est ce que l'on appelle le tafsir, un mot qui signifie « explicitation ».
Les interprétations ont commencé avec Mohammed répondant a des
questions de ses disciples. Ainsi, Aicha (la jeune épouse de Mohammed)

I'a entendu dire : « Celui qui devra rendre des comptes sera puni. » Aicha

a corrigé Mohammed en citant la sourate LXXXIV : « Il sera soumis a un
jugement facile », impliquant un jugement moins sévére pour les pécheurs.

Mode d’interprétation du Coran

Le commentaire traditionnel commence par la sourate I, 1 et examine tous
les versets les uns aprés les autres. Le commentateur doit citer le verset en
entier puis I'étudie en le scindant en unités de sens et présente ses réflexions
sur chaque expression. Cela permet d'élucider le sens des mots et des
expressions mais ne permet pas de donner une interprétation globale du
texte dans son intégralité. L'auteur explique tous les mots et éclaircit certains
points de grammaire, mentionne I'occasion de la Révélation si une tradition
appropriée existe, inclut des commentaires appropriés liés au passage
concernant Mohammed, ses compagnons ou ses successeurs, et renvoie

a d’autres passages du Coran qui contribuent a expliciter le verset qu'il
étudie. Il peut préciser les implications juridiques ou rituelles du passage

en question ou discuter les questions philosophiques et théologiques

qui en découlent. Le théologien peut également faire des observations
rhétoriques. 1l n'expliquera pas le passage en fonction du contexte historique
ou n'essaiera pas de le rapporter a son propre temps. Le commentaire
d’At-Tabari (839-923) en 39 volumes est 'un des commentaires les plus
importants. At-Tabari opére une distinction entre les versets que chacun
peut comprendre, ceux que seul Dieu peut comprendre et ceux que le lecteur
ne peut comprendre que parce qu'ils ont été expliqués par Mohammed.

Interprétation exotérique et ésotérique

Jusqu'a présent, je n'ai parlé que de l'interprétation exotérique (zahir), qui
traite simplement de la signification littérale, « en surface », du texte. Dans le
passé, nombreux ont été les musulmans qui ont fait remarquer que le texte
était lisible a plusieurs niveaux et qu'il avait aussi un niveau de sens caché ou
ésotérique. Cette interprétation plus en profondeur du sens caché s’appelle
le ta’wil. Si certains penseurs sunnites, plutot attachés au sens littéral, ont
rejeté cette idée du ta'wil, d’autres chez les sunnites ont reconnu la légitimité
de ce type d’interprétation et ont méme fait remarquer que le Coran prévient
parfois que la clé de tel ou tel passage réside dans son sens caché. Les

59



60 Premiére partie : Aux sources de I'lslam =

exégetes soufis (mystiques) ont souvent minimisé la valeur du sens littéral,
privilégiant une interprétation allégorique visant a illuminer le sens spirituel
du texte. Les exégetes chiites ont mis 'accent sur le sens intérieur (batin)
transmis par ‘Ali, puis par tous les imams chiites qui, a la différence des
exégetes sunnites, ont la faculté de fournir de nouvelles interprétations des
textes. Pour les soulfis et les chiites, cette signification intérieure est souvent
plus pertinente que la signification extérieure du texte.

Les versets abrogés

Le concept de l'abrogation (naskh) signifie que Dieu a révélé quelques versets
du Coran qu'il a annulés (abrogés) ultérieurement. Labrogation s’est révélée
particulierement utile dans deux cas de figure particuliers.

| K Cas ol deux versets du Coran sont en conflit I'un avec l'autre.
" »~Exemples ol la loi islamique fondée sur la tradition et les coutumes est
en conflit avec des affirmations contenues dans le Coran.

ik oz s

On trouve dans le Coran trois passages (sourates 11,106 ; XXII, 52 ; XVI, 106)
qui justifient le recours a 'abrogation, dans la mesure ot 'on trouve le terme
de naskh ou un synonyme employé dans le texte pour indiquer un verset

qui a été supprimé par Dieu ou remplacé par d’autres. La sourate XXII, 52

est habituellement considérée comme se rapportant a I'épisode des versets
sataniques (cf. chapitre 5) en faisant allusion au verset ol I'existence de trois
déesses est révélée a Mohammed par Satan, et non par Dieu (sourate LIII, 19).
Dieu a par la suite annulé cette révélation. Du vin© au xi° siécle, les théologiens
ont eu I'habitude de dresser des listes de versets abrogés et abrogeants.

La liste la plus ancienne que I'on connaisse comporte 42 versets abrogés
mais il y en a eu d’'autres : on a retrouvé une liste qui date du xi© siécle et qui
mentionne jusqu’a 238 versets abrogés.

La forme la plus commune d’abrogation est celle o1 Dieu annule une

regle, mais ol I'on conserve le verset lui-méme dans le Coran. Pour mieux
comprendre comment s'applique le principe-de I'abrogation, comparons trois
versets qui parlent du vin a boire. La sourate XVI, 67 mentionne le vin comme
un cadeau de Dieu, tout comme la nourriture. La sourate II, 219 dit que du

vin on peut attendre le pire et le meilleur, mais que le pire est souvent plus
probable. La sourate 1V, 43 met en garde les croyants contre le fait d’arriver
ivres a la priére. La sourate V, 90 dit clairement que le vin et le jeu sont des
ceuvres de Satan. On voit bien ici que le concept d’abrogation vise a résoudre
des incohérences qui mettent en péril la cohérence d’'ensemble du Coran tout
entier (il ne peut pas indiquer une chose a un endroit et une chose contraire
a un autre endroit) et a clarifier la datation des passages.



Chapitre 3: Le Coran 6 ’

Le Coran dans la vie quotidienne

Beaucoup d’enfants musulmans apprennent a lire en étudiant le Coran.
Quand ils grandissent, ils entendent les psalmodies du Coran a la radio
et a la télévision. Partout ol ils regardent, ils voient des versets du Coran
calligraphiés de facon artistique. Cette section s’intéresse a cet aspect du
Coran dans la vie quotidienne des musulmans.

Apprendre a lire avec le Coran

Avant 'introduction de systémes scolaires modernes, accessibles & tous,
gérés par I'Etat et calqués sur le modéle européen, l'instruction primaire se
faisait en apprenant a lire le Coran dés I'age de 7 ans. Aujourd’hui, ce type
d’école coranique locale fonctionne toujours en paralléle avec le systéme
éducatif public. Dans les pays musulmans, les écoles publiques intégrent
I'éducation religieuse et I'étude de I'arabe dans leurs programmes scolaires.
[l faut se rappeler que l'arabe n'est pas la langue maternelle de la plupart des
enfants musulmans.

L'image d’Epinal de ces écoles coraniques est celle de ce village d’Afrique de
I'Ouest ot1 j'ai vu un jour un groupe de jeunes étudiants regroupés autour
d’un professeur avec ardoises, stylos, encre et le Coran en guise de manuel
scolaire. Le professeur commenca par les deux premiers versets du Coran,
expliquant le nom et la prononciation de chaque nouvelle lettre au fur et

a mesure qu'elle se présentait, jusqu'a ce que chacune des 28 lettres ait

été apprise. Alors I'étudiant commencait a combiner les lettres avec les
différentes voyelles, utilisant certains passages des sourates CV-CXI, ainsi
que de la premiére sourate. Ensuite, les étudiants combinent les syllabes
pour faire des mots jusqu'a ce qu'ils puissent répéter les deux premiers
versets de la premiére sourate I. Jusque-l13, il s’agit simplement de lire et

de réciter le Coran. Ensuite, I'étudiant apprend a écrire. Il commence par
tracer le contour des différentes lettres d’aprés I'exemple donné par le
professeur. A chaque étape, le professeur corrige. Quand il sait lire, réciter
et écrire, il a couvert environ un quart du Coran. La minorité des étudiants
qui perséverent jusqu’au bout (quatre ans ou plus) savent réciter et écrire le
Coran tout entier. Ce résultat impressionnant est marqué par une cérémonie
de remise des diplomes et des récompenses offertes a I'étudiant et au
professeur.

Réciter le Coran

La récitation du Coran (tilawa) est un art particulierement a I'honneur

dans les pays musulmans. Elle confére au récitant comme & l'auditeur une
bénédiction particuliére (baraka). Celui qui connait le Coran par coeur peut
s'enorgueillir du titre de hafiz, « celui qui conserve le Coran dans son cceur ».



62

Premiére partie : Aux sources de I'lslam _

En théorie, tout musulman prét 4 y consacrer suffisamment de temps et
d’énergie peut faire cet effort de mémorisation. Lart de la récitation, en
revanche, n'est pas donné a tout le monde. C’est une forme d’art. Dans les
pays musulmans, il existe des concours de récitation du Coran qui sont

de grands événements. Ces joutes récitatives sont organisées sur le méme
principe qu'un tournoi de sport ou un concours d’orthographe : les gagnants
au niveau local concourent au niveau supérieur et ainsi de suite jusquau
niveau national, voire international. Ces concours sont particulierement bien
organisés en Indonésie, au Maroc, en Arabie méme et en Egypte.

Certains récitants parviennent 4 acquérir un rang de professionnel dans I'art
de la récitation du Coran qu'ils pratiquent lors de manifestations publiques
ou privées. Leurs psalmodies du Coran sont enregistrées sur CD et diffusées
ala radio et a la télévision. Les récitants égyptiens jouissent d'une réputation
de haut niveau et sont cités comme référence dans tout le monde musulman.

Tajwid : techniques de tilawa

La sourate LXXIII, 4 précise qu'il convient de
réciter le Coran lentement et distinctement. Au
cours des siécles, des techniques spécifiques
de recitation du Coran se sont développées. Les
régles de prononciation etl'art de la récitation
portentle joli nom de tajwid (« le fait de rendre
belle » la récitation). Le tajwid peut également
s'appliquer a toute forme de récitation, de la
plus ordinaire a la plus raffinée.

Il existe deux styles différents :

1~ Le murattalestla forme de récitation la plus
conservatrice et la moins mélodique. C'est
la forme utilisée dans le cadre de pratiques
liées au culte. La récitation est lente etvise la
plus grande clarté (tartil) dans I’énonciation
dutexte enveillanta bien articuler les mots
du texte. Le murattal est proche de la forme
utilisée par les étudiants mais avec en plus
un aspect déclamatoire.

+~ Le mujawwad est un style de récitation plus
mélodique et plus ornemental. L'interpréte
fait montre de son talent et de son style
particulier. Le mujawwad ne convient
pas dans le cadre du culte, et peut méme
ressembler a une version chantée, ou du
moins psalmodiée, car on ne « chante » pas
le Coran en suivant une ligne mélodique
prédéterminée.

Les regles du fajwid incluent non seulement
I'art et la maniére de réciter mais également
d'autres conditions imposées au récitant, telles
que la maniére et le moment approprié pour
se nettoyer la bouche, pour la récitation et la
fagon de faire pour se mettre dans la bonne
attitude du ceeur.




Chapitre 3: Le Coran 63

L'art de la calligraphie en hommage
au Coran

La reproduction du Coran a I'écrit est aussi importante que sa récitation
orale. La calligraphie est I'une des deux plus grandes formes d’art (avec
l'architecture) qui expriment le génie de la culture musulmane. Comme la
récitation professionnelle, la calligraphie est une compétence professionnelle
fortement honorée qui nécessite des années de pratique pour parvenir a une
certaine maitrise. Ce méme niveau de perfection recherché ne se retrouve
que dans la calligraphie chinoise.

Deux grands styles de calligraphie se sont développés au début de I'islam
(par la suite, d'autres formes d’écriture ont vu le jour).

1 Lécriture « coufique » (koufigue) est une forme d’écriture plutot
angulaire, épaisse et utilisée pour les inscriptions officielles.

v Le naskhi est une écriture cursive plus ovale, plus arrondie.
v On distingue encore le style othmanien et le style maghrébin.

v~ Tous ces styles sont le reflet d’'une série d'écoles de calligraphie qui ont
vu le jour a Bagdad et a Damas et qui ont proliféré par la suite dans tout
I'Empire musulman.

On trouve des calligraphies de versets coraniques dans des contextes trés
variés :
v~ IIs ornent les murs d’enceinte des mosquées et d’autres batiments
religieux.

1~ La toile qui recouvre le sanctuaire de la Kaaba, & La Mecque, est ornée
dans le haut d'une frise ot sont brodés des versets du Coran.

| 1 Des versets courts, appropriés, figurent a I'entrée des écoles, des
hopitaux et d’autres batiments. Les palais de 'Alhambra (Grenade),
du Taj Mahal et de Topkapi (Istanbul) sont recouverts de frises
calligraphiées, gravées directement dans le stuc ou dans le marbre. La
plupart des grandes mosquées musulmanes, les mausolées, les musées
et les oratoires sont également ornés de la sorte.

1~ Certaines sourates ou certains versets servent de talisman censé écarter
la maladie et le mal.

1~ Bien qu'elle soit contestée par les théologiens conservateurs, on trouve
encore la pratique qui consiste a recopier un passage du Coran, puis a
le tremper dans l'eau pour dissoudre I'encre et boire le liquide obtenu
censé agir comme une potion aux vertus curatives.



64

Premiére partie : Aux sources de I'lslam _

Ouverture du Coran avec la Fatiha

Voici en guise d’initiation au commentaire coranique une bréve discussion
de la Fatiha (sourate I, la « Commencante » ou la « Liminaire »). La Fatiha est
censé contenir a elle seule la totalité du Coran. Elle est de loin la sourate la
plus souvent récitée. Outre les dix-sept fois quotidiennes ot la Fatiha est
récitée dans les priéres, les musulmans prononcent la Fatiha en toutes sortes
de circonstances : a l'occasion de la signature d'un contrat, en hommage & un
défunt au cimetiére, pour demander la guérison d'une personne (on lI'appelle
€galement la « sourate de la guérison »). La Tradition rapporte que, quand la
Fatiha a été révélée, le diable a pleuré. « Puisse Dieu I'ouvrir pour vous » est
une formule raccourcie de cette prigre.

La Fatiha a trois parties : invocation, affirmation et fin avec la pétition. Le
schéma rythmique est simple : tous les versets se terminent (en arabe)
par « im » ou « in ». Chaque vers correspond & un verset. La sourate XV, 87
fait allusion aux « sept versets souvent répétés » du Coran, ce qui, pour
beaucoup, correspond aux sept versets de la Fatiha :

Au nom de Dieu, le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux

Louange a Dieu, Seigneur de l'univers

Le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux

Maitre du jour de la rétribution

C'est toi seul que nous adorons et c’est toi seul dont nous implorons le
secours

Guide-nous dans le droit chemin

Le chemin de ceux que tu as comblés de faveurs, non pas de ceux qui ont
encouru ta colére ni des égarés.

La Fatiha est la seule sourate dans laquelle la basmallah ('expression

qui commence par « au nom de Dieu ») est considérée comme une partie
intégrale de la sourate plutdt qu'une préface a celle-ci. De méme que I'on
considére que la Fatiha est équivalente 3 la totalité du Coran, de méme la
basmallah est équivalente a la Fatiha tout entiére. Les deux attributs traduits
ici par « le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux » viennent du mot arabe
dérivé du mot qui qualifie le ventre maternel et témoignent du soin que Dieu
prend des hommes comme une mére prend soin de ses enfants. Le premier
attribut sert uniquement & Dieu tandis que le second peut s'appliquer a Dieu
et aux hommes qui devraient s'efforcer d’acquérir les attributs de Dieu.

Le verset 2 est a I'origine de I'expression arabe la plus connue, Al-hamdulillah
(louange a Dieu). La syntaxe est nominale, sans verbe, ce qui signifie que

le verset ne dit pas « louez Dieu » ou « que Dieu soit loué » mais qu’il énonce
simplement un fait («la louange revient 4 Dieu »). Dans la deuxiéme partie

du verset, les mondes (pluriels) incluent tout ce qui n'est pas Dieu, et ainsi
n'impliquent pas Dieu en tant que créateur de tout ce qui est.



Chapitre 3: Le Coran

De méme que Dieu seul est au début des temps, de méme, au verset 4, lui
seul subsistera a la fin du monde et au jour du Jugement dernier. Le fidéle en
adoration est cité au verset 5 ot il s'adresse personnellement a Dieu (le « tu»
est introduit alors que précédemment, dans les versets 1-4, les références

a Dieu s'expriment sous forme de phrases nominales. Le verbe « adorer »
traduit ici un mot qui en arabe veut aussi dire « servir » « Nous » place le
croyant dans le cadre de la communauté des croyants. Chomme se soumet a
Dieu (rappelez-vous que le mot « musulman » signifie « celui qui se soumet a
Dieu ») ; en échange, Dieu aide celui qui I'invoque dans le besoin.

« Le droit chemin » (verset 6) est une métaphore fréquemment utilisée

dans la religion islamique. Le droit chemin est une route bien tracée, par
opposition & un chemin étroit et tortueux. Les routes bien tracées sont rares
dans le désert. « Guide-nous » prépare le lecteur a la sourate II, o1 le Coran
est présenté comme « un guide pour les croyants ».

Le verset 7 conclut en opposant le destin du croyant a celui de I'incroyant.

« De ceux que tu as comblé de faveurs » sont tous ceux que Dieu a bénis en
raison de leur foi et de leur soumission. Remarquez que le verset ne dit pas
que Dieu est faché par 'incroyant. Il dit que sa colére est sur eux parce qu'ils
ont quitté le droit chemin (et se sont égarés).

On termine la lecture de la Fatiha en disant « amen ».



Chapitre 4
L'islam des premiers temps

[ B B B B B N O NN IR

RN NN RN NN N RN NN NN NN

Dans ce chapitre :
> Le califat avec les successeurs du prophéte Mohammed
p» L'age d'or de 'Empire omeyyade et de 'Empire abbasside

» Comment le pouvoir a évolué lors des deux premiers siecles de I'islam

S0 996 OO OO O SO0 OSSO O® SO OE O SO0 STOODO OSSO0 E SOOI EOIDPOSS

L’islam n'est pas simplement une religion pratiquée par des individus
unis par une recherche et une autorité spirituelle communes, c'est une
religion qui vise & organiser toute la vie de la communauté des croyants.
Pour comprendre l'islam, il faut bien siir s'intéresser a la vie du Prophete

et au livre du Coran, mais il faut aussi songer a ses implications politiques
et culturelles. Ce chapitre vous propose ainsi de remonter aux sources de
lislam historigue ; il vous explique les grandes lignes de I'histoire de I'islam,
qui donnent sens aux concepts développés plus loin.

Encore aujourd’hui, les musulmans qui cherchent un modele de
gouvernement se référent aux premiers temps de I'islam, qui est toujours
source d’inspiration et d’'imitation. Pour un musulman, cette période
fondatrice reste encore d'actualité et pertinente. C’est a cette époque

que l'islam s'est structuré du point de vue culturel, politique et religieux.
Pour comprendre ce qui se passe aujourd’hui dans le monde musulman, il
faut revenir a ces années de formation qui vont de 632 (mort du prophéte
Mohammed) a la chute de Bagdad en 1258.

Une histoire riche de 1400 ans

On peut découper I'histoire des débuts de I'islam en trois périodes. La
premiere correspond a la période du califat des quatre successeurs du
prophate. A cette époque, I'islam, né en Arabie, se répandit rapidement en
Syrie, en Irak, en Egypte et jusque dans certaines parties de I'lran (632-661).
Vint ensuite la période de la premiére dynastie ou le pouvoir resta entre

les mains d’une seule et méme famille pendant plusieurs générations. Les
Omeyyades (661-750) choisirent Damas comme capitale pour régner sur une



68

Premiére partie : Aux sources de l'lslam __ . _

communauté islamique implantée sur un territoire allant jusqu’aux confins
de I'Inde a I'est et jusqu’en Espagne et au Maroc a 'ouest. Les empires
finissent toujours par décliner et la domination omeyyade avait fini par
susciter bien des convoitises. A I'issue d’un assaut victorieux, le chef de la
famille abbasside prit le pouvoir : la dynastie Omeyyade fut remplacée par
la dynastie abbasside (750-1258) qui installa sa capitale & Bagdad. Cette ville
devint a la fois le centre du pouvoir politique et un foyer de rayonnement
culturel.

Lislam a aujourd’hui une histoire riche de 1400 ans. Actuellement, ses
fideles représentent environ un cinquiéme de la population mondiale, et
dans le passé sa domination s’est exercée sur des zones géographiques
largement plus étendues que n’'importe quel autre empire au monde. Vous
imaginez bien qu'il est impossible de résumer en un seul chapitre I'histoire
et le rayonnement de cette religion. Il m'est impossible ici de retracer tous
les grands moments de I'histoire de I'islam, au risque de vous ennuyer avec
de longues listes fastidieuses de dates et de noms de dirigeants et de lieux
aux consonances surprenantes. Voici en particulier les grands moments
de I'expansion de I'islam que je n'aborderai pas dans ce chapitre. Pour en
savoir plus sur ces aspects, vous pouvez consulter, entre autres ouvrages
intéressants, celui de Clifford Edmund Bosworth, Les Dynasties musulmanes
(Editions Smdbad 1996).

v Lislam s’est implanté du xm® au xvi© sigcle en Indonésie, actuellement le
plus grand pays musulman,

| v Trés rapidement, I'islam s’est développé le long des cotes d’Afrique de
I'Est, puis a progressé a I'intérieur de cette zone pour toucher également
I'Afrique de I'Ouest, finissant par s'imposer comme la religion dominante
dans la partie nord de I'’Afrique sub-saharienne.

»* ATépoque des Omeyyades, le domaine de I'islam gagne le Maghreb
et I'Espagne. Son implantation dans cette région présente des
caractéristiques particuliéres liées a I'histoire et a la civilisation des
territoires conquis qui sont aujourd’hui la Libye, la Tunisie, I'Algérie, le
Maroc et I'Espagne.

»~ Llislam s’est également imposé comme la religion dominante en Asie
centrale et dans les régions montagneuses du Caucase, de la mer Noire
jusqu’aux confins de la Chine. Ces territoires faisaient partie jusqu’a ces
derniéres années de I'Union soviétique (cf. chapitre 21) et constituent
aujourd’hui des Etats indépendants nouvellement créés.

1 J'ai volontairement omis de parler des transformations qui ont agité
le ceeur historique de I'islam dans la période qui va de la fin de I'gre
abbasside a 'émergence des Empires ottomans et safavides dans cette
région que I'on appelle aujourd’hui le Moyen-Orient. A cette époque,
les dynasties se succédérent sans qu'aucune parvienne a exercer un
contrdle durable sur I'ensemble des territoires.

O S g R LT R I, I T D b TV e SR T T P T D S S T e R RN



Chapitre 4: L'islam des premiers temps

Le domaine de I'islam (dar al-Islam)

La mission de I'islam est d'étendre le régne de
Dieu sur le monde entier. En termes concrets,
cela signifie que le monde entier devrait étre
islamisé. Enislam, le monde est divisé en deux
domaines, le domaine de I'islam et le domaine
qui ne connait pas encare l'islam :

v~ |Le dar al-Islam(domaine de I'isfam) corres-
pond aux régions qui sont déja islamisées.
Les musulmans considérent que c'est la
volonté de Dieu que son régne s'étende sur
le monde entier afin que tous les hommes
vivent selon son plan et sa loi.

v~ Le dar al-harb (domaine de la guerre) cor-
respond aux régions quine sont pas encore
islamisées. Dieu demande aux musulmans de
faire en sorte que toute I"humanité rejoigne
le giron de I'islam (sans pour autantimposer
la conversion forcée).

+ On mentionne parfois une troisieme cate-
gorie, le dar al-sulh (domaine de la tréve)
qui correspond aux territoires qui sont en
relation, par des traités, avec le dar al-Islam
sans étre encore sous la |oi islamique.

Les penseurs de I'islam ont longuement débattu
pour savoir comment définir les zones géogra-
phiques qui peuvent étre validement considé-
rées comme faisant partie du dar al-Islam et
dans quelles circonstances une région peut
cesser d’en faire partie. lls ont également
discute des conditions dans lesquelles un Etat
islamigue peut entrer en guerre avec un Etat

voisin non musulman pour l'intégrer au dar
al-Islam. Il y a eu également des débats pour
savoir siune personne peutvivre correctement
sa foi musulmane quand elle ne vit pas dans un
Etatislamique. Pour certains, ceux qui, du fait
de modifications de frontiéres politiques, se
retrouvent dans un Etat non islamique devraient
émigrer pour s’installer dans un Etatislamique
(cette position est comparable a celle des juifs
qui considéerent que les juifs de la diaspora ont
une obligation religieuse a émigrer vers Isragl).
Aujourd’hui, ces débats sont encore d'actualité
au sein de I'islam, en particulier a propos de
I’'émigration massive de musulmans vers les
pays occidentaux.

La traduction du mot dar (comme dans dar
al-Islam) est difficile a rendre en francais. La
racine de ce motarabe vientde I'idée d'« encer-
cler ». Avant le prophéte Mohammed, le mot dar
désignaitle campement circulaire d'un groupe
nomade. |l désigne également |'espace dans
lequel vit une famille, au sens large du terme,
délimité par des murs, par opposition a la maison
proprement dite. C'est pourquoi le mot frangais
de « domaine » ou celui de « propriété » parais-
sentles plus aptes a rendre ces notions liées a
I'habitat. Le mot dar est fréequemment traduit
en frangais par « maison » ou « demeure ». La
notion de dar al-Islam renvoie ainsi a I'idée
d’un domaine délimité a |'intérieur duquel la
communauté musulmane demeure a I'abri du
danger sous le régime de la loi divine.

Les quatre califes bien guidés

A sa mort, le prophéte Mohammed avait assis les fondements d'une nouvelle
religion et d'un nouveau type de régime politique. Il n’en reste pas moins
vrai qu'au plan religieux comme au plan politique, les évolutions ultérieures



70

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

L

influérent sur la religion islamique et sur le mode de gouvernement des Etats
islamiques. Ce chapitre traite plus particulierement des aspects de I'islam
qui faconnerent la vie politique et culturelle des nouveaux croyants. Cela ne
doit pas nous faire oublier cependant que, pour un musulman, la religion et
I'Etat sont en relation étroite.

Voici un apercu des principaux défis politiques que la toute jeune
communauté musulmane installée 8 Médine eut a résoudre et & mettre en
ceuvre dans les deux premiers siécles de son existence.

! »” La communauté musulmane, cimentée par la nouvelle religion pour la
premiére fois dans I'histoire du monde arabe, survivrait-elle a la mort de
Mohammed ? Ne risquait-elle pas de se défaire & ce moment-la ?

1~ Si elle parvenait & durer, qui allait prendre la téte de la communauté ? Le
dirigeant devrait-il exercer a la fois l'autorité politique et religieuse ou se
contenter d’8tre le chef politique de la communauté ?

ST SR St T

. » De quelle nature allait &tre cette communauté : largement ouverte a tous
ceux qui ne se mettaient pas explicitement en dehors de l'islam ou au
contraire repliée autour des croyants strictement orthodoxes ?

TG

" »La communauté musulmane devrait-elle rester intégrée dans un Etat
arabe ou au contraire accueillir les non-Arabes sur un pied d'égalité ?

1 Comment consolider et institutionnaliser I'islam ?

Le mot calife signifie « successeur » ou « représentant ». Adam, par exemple,
est considéré comme le calife de Dieu - le représentant de Dieu sur terre.
Le titre de calife décerné & un dirigeant musulman est la forme abrégée de
I'expression « calife (successeur) du messager de Dieu ». Il existe encore
aujourd’hui un mouvement politique qui prone le rétablissement du califat.

Le choix d’un successeur : Abou Bakr

(632-634)

Pour éviter que la communauté politique faconnée par le prophéte
Mohammed ne se défasse & sa mort, il était urgent de prendre des

mesures décisives et rapides. Qui donc allait pouvoir prendre la téte de la
communauté ? Quatre groupes pouvaient légitimement prétendre & jouer ce
role :

! +” Les habitants de Médine qui avaient soutenu Mohammed (les

| «aides ») : méme si c’est A Médine que le propheéte Mohammed a terminé
ses jours, les habitants de cette ville auraient pu craindre que I'élite de
La Mecque ne cherche a restaurer sa suprématie sur les Arabes.



Chapitre 4 : L'islam des premiers temps 77

1~ Les chefs les plus influents de la tribu qoraychite : cette tribu s’était
convertie a 'islam peu avant ou juste aprés la conquéte de la Mecque
en 630. Elle considérait cependant qu'il revenait a I'un de ses chefs
I'honneur de prendre la direction d’un Etat fondé par un des membres
de sa lignée car, pour elle, Mohammed étant qoraychite, il fallait que son
successeur le soit aussi.

v ‘Ali, le fils de l'oncle et tuteur de Mohammed, Abou Talib : le
prophéte Mohammed avait pris ‘Ali chez lui. ‘Ali avait épousé la seule
fille survivante du prophete, Fatima. Les enfants de ‘Ali et de Fatima
étaient les héritiers directs de Mohammed. Les partisans de ‘Ali
considéraient que la direction de la communauté devait rester dans
la famille de Mohammed et que le successeur de Mohammed devait
poursuivre dans la voie du Prophéte en associant comme lui le pouvoir
spirituel et temporel. Cependant, en Arabie, le pouvoir tribal ne se
transmettait pas forcément de pére en fils. C’était plutot les chefs de
clan qui choisissaient leur nouveau chef parmi ceux qui étaient les plus
qualifiés, Ce chef portait le titre de cheikh, qui signifie littéralement
« vieil homme ». Cela montre bien que I'age et I'expérience étaient des
conditions préalables nécessaires pour pouvoir exercer le pouvoir. ‘Ali,
agé de 34 ans a la mort de Mohammed, et donc encore relativement
jeune, ne faisait pas figure de candidat idéal. Les partisans de ‘Ali
voyaient les choses autrement. lls se référérent a une tradition selon
laquelle Mohammed aurait désigné ‘Ali comme son successeur au retour
de son ultime pelerinage a La Mecque. La formulation de cette tradition
reste cependant ambigué et d'autres musulmans ne la comprirent pas
comme une désignation de ‘Ali comme successeur (cf. chapitre 13 pour
plus de détails sur les chiites, le parti de ‘Ali).

"+ Les compagnons : c’est au sein de ce dernier groupe qu'un successeur
| aurait pu &tre choisi puisqu'il s’agissait des premiers habitants de

La Mecque qui se convertirent a I'islam, avant méme la période de
I'émigration vers Médine en 622. Ces compagnons de la premiére heure
venaient en général des clans les moins prestigieux de la tribu de
Qorayche. Ils n’étaient donc pas percus par I'élite qoraychite comme
étant appelés a devenir leur chef naturel.

Etant donné la situation, le choix d’Abou Bakr, qui était 2 la fois un
compagnon de la premiére heure et un membre de la tribu de Qorayche,
constituait un bon compromis. Relativement agé, Abou Bakr avait été

le deuxiéme ou le troisieme a se convertir a I'islam. Il avait accompagné
Mohammed quand il avait fui La Mecque pour Médine (date de '« hégire »,
c'est-a-dire « émigration ») et était unanimement reconnu comme un homme
« intégre », a la réputation sans tache. Aicha, I'épouse préférée de Mohammed
(aprés la mort de Khadidja), était la fille d’Abou Bakr. Celui-ci avait souvent
été choisi par le Prophéte pour qu'il dirige la priére a sa place, y compris
lorsqu'’il tomba gravement malade, peu avant de mourir. En réalité, le choix
d’Abou Bakr comme successeur de Mohammed fut décidé en petit comité,
par des membres de la tribu de Qorayche en I'absence de ‘Ali et des Médinois
de souche.



72

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

Le prophéte Mohammed fut le premier & avoir réussi a fédérer en une seule
entité autant de tribus arabes. Il n'était pas garanti pour autant que I'Ftat
qu'il avait créé serait capable de perdurer aprés sa mort. En voici la raison :
selon une coutume arabe, les chefs de clan qui avaient prété allégeance au
prophéte Mohammed pouvaient &tre déliés de leur promesse & la mort de
celui-ci. Le fait pour un clan de se retirer du nouvel Etat ne signifiait pas pour
autant un rejet de I'islam. 1l s'avére cependant que I'acceptation de l'islam

par certaines tribus relevait davantage d'un calcul politique que d’une réelle
conversion religieuse. Ces groupes auraient pu saisir 'occasion de la mort
du Prophéte pour renoncer a I'islam. C'est ce que firent certains lorsque
Abou Bakr fut désigné comme calife. Cette période de I'histoire de I'islam est
qualifiée d’« apostasie » (al-Ridda). Certaines de ces révoltes furent menées
par des individus qui prétendaient &tre prophétes et avoir eu des révélations.
Abou Bakr, aidé du second calife Omar, réussit & mater ces rébellions. [l
imposa également la domination musulmane aux quelques tribus d’Arabie
qui n’avaient pas encore accepté I'islam et se prépara a des expéditions
militaires en dehors de I'Arabie. L'islam avait réussi a survivre a cette
premiére période de crise qui s’instaura & la mort du prophéte Mohammed.

Expansion en dehors de I’Arabie : Omar

(634-644)

Sur son lit de mort, Abou Bakr désigna comme son successeur Omar, agé de
43 ans, qui était déja le deuxiéme personnage le plus influent du jeune Etat.
Au départ, Omar avait été un farouche opposant de Mohammed au point
qu'a une époque, en 616, il résolut de le tuer. En chemin, il s'arréta chez sa
sceur pour lui reprocher a elle et a son mari d’avoir embrassé I'islam. En

les entendant réciter le Coran, il se convertit sur-le-champ. Connu pour son
tempérament vif, il devint dés lors I'un des partisans les plus dévoués du
prophéte Mohammed. Indifférent a la richesse colossale qui affluait 4 La
Mecque et a Médine grace aux conquétes militaires, Omar mena une vie
simple. Les musulmans sunnites le considérent comme un modeéle de chef. Ce
fut un calife qui obtint de grands succés et réalisa de grandes choses :

»# Omar prit le titre de Amir al-Mou'minin (commandeur des croyants), un
titre qui sera repris par ses successeurs.

1~ 1l supervisa la premiére grande expansion de I'islam hors d’Arabie,
conquérant les territoires qui correspondent aujourd’hui a la Palestine,
la Syrie, I'Irak, Egypte et I'lran. A 'ouest et au nord de ces régions
se trouvait I'Empire byzantin (I'Empire romain d’Orient) & 'est et, au
nord-est, I'Empire sassanide, héritier de la Perse antique. En 636, avec
l'aide de chefs militaires habiles comme ‘Amr ibn al-As (mort en 663)
et Khalid Ibn al-Walid (mort en 642), Omar et son armée infligérent
a l'armée byzantine une défaite sévére sur les rives du Yarmouk, au
sud de la Syrie. En 637, il triompha de I'armée sassanide au sud de




. Chapitre 4:Lislam des premiers temps

I'Irak et occupa un peu plus tard la capitale sassanide de Ctésiphon. Si
I'Empire romain d'Orient (byzantin) maintint encore quelque temps sa
puissance, la victoire de 637 marqua la fin de la suprématie de 'Empire
sassanide (iranien) dans la région. Les armées arabes avancerent vers la
Mésopotamie en conquérant le nord de I'lrak, tant et si bien qu'au milieu
des années 650 elles avaient atteint la partie orientale de I'lran. En 642,
les armées musulmanes avaient évincé les Romains et pris le contrdle de

I'Egypte.

Il mit en place les fondements administratifs du monde musulman en
pleine expansion, en s'appuyant sur des structures bureaucratiques déja
existantes dans les régions prises sur les Romains. Les non-musulmans
se virent attribuer un nombre non négligeable de fonctions importantes
de niveau intermédiaire dans les domaines ol les envahisseurs arabes
mangquaient de savoir-faire.

ShateE Al e TR

»* Omar installa des bases militaires a Koufa, dans I'lIrak actuel, et 4 Basra
(Bassorah), elle aussi en Irak, (puis ailleurs par la suite) ot les soldats
étaient séparés de la population locale. Ces garnisons devinrent des
centres importants pour le développement de I'islam dans la région. La
solde des militaires était prélevée sur les butins de guerre.

+ L'occupation arabe dans les territoires conquis aboutit a la formation
d’une élite locale issue des conquérants arabes. Cependant, cela ne
remit pas en cause la place des notables de I'ére antérieure qui purent
conserver leurs terres et leurs prérogatives. Ces gens ne gardaient
d’ailleurs pas un trés bon souvenir de la domination sassanide puis
romaine. Par sa politique de conciliation, Omar réussit a s'assurer de
leur soutien au nouvel Etat musulman. Un certain nombre des membres
de cette élite locale se convertirent a I'islam - sans doute en partie
motivés par le désir d'améliorer leur situation dans le cadre du nouvel
ordre musulman.

|l choisit la date de I'émigration de La Mecque a Médine (622) comme
date de début du calendrier musulman.

AN N 1 AN e N T e R T L ST e TR o T 6 IR

| Omar institua une politique de tolérance & I’égard des chrétiens et
des juifs, en mettant en avant des passages du Coran relatifs aux non-

musulmans qui se référent a un Livre saint (les « gens du Livre »). Les

chrétiens et les juifs ne furent pas obligés de se convertir a I'islam.

RN R

Pendant prés de deux cents ans, les musulmans restérent une minorité

au Moyen-Orient. Vers 637, le patriarche chrétien de Jérusalem livra
volontairement la ville a 'armée musulmane qui s’avancait. La tradition
musulmane rapporte que, a 'entrée d’Omar dans la ville, il déclara qu’il
n'irait plus prier a I'église batie sur le lieu de la crucifixion de Jésus tant que
celle-ci ne serait pas transformée en mosquée. Le document connu sous le
nom de traité d’'Omar fixe les conditions dans lesquelles les chrétiens et les
juifs étaient autorisés a vivre dans I'Etat musulman. Ils recurent le statut de




74

Premiere partie : Aux sources de I'lslam S

« protégés » (dhimmis) qui les autorisait a continuer a pratiquer leur religion
mais non a convertir les autres, ni a construire de nouveaux lieux de culte.
Ces dhimmis devaient porter des vEtements spécifiques et payer un impot
supplémentaire pour compenser le fait qu'ils ne servaient pas dans I'armée
musulmane. Les historiens contemporains ne sont pas tous d'accord avec la
facon dont les musulmans rapportent la maniére dont se sont déroulées la
conquéte de Jérusalem et la signature du traité d’Omar. Certains considérent
que ces récits correspondent a la vision qu’en avaient les musulmans

dans les premiers siécles qui suivirent la conquéte musulmane. Le travail
scientifique qui a été entrepris ces vingt derniéres années s’efforce de
donner un apercu plus exact de la période des premiers temps de I'histoire
musulmane. Il reste encore beaucoup a faire a cet égard. En tout état de
cause, ce récit de la prise de Jérusalem et du traité d’Omar ont eu une
importance capitale sur le traitement réservé aux chrétiens et aux juifs dans
les territoires nouvellement conquis. Il reste pertinent pour expliquer la
maniére dont les musulmans considérent leurs rapports avec les chrétiens et
les juifs aujourd’hui, et méme avec tous les non-musulmans.

Un esclave mécontent assassina Omar en 644. Sur son lit de mort, il constitua
un conseil des sages (choura) composé de ‘Ali, Othman et d’autres chefs
importants chargés de choisir le nouveau calife. C'est Othman qui fut choisi.
De nos jours, certains partisans d'une forme de démocratie musulmane se
référent a l'institution de la choura qui constituent pour eux un précédent
spécifiquement musulman. Les chiites considérent qu'une fois encore ‘Ali fut
injustement écarté de la fonction de calife. Il est d’ailleurs possible que ‘Ali
lui-méme se soit rallié & contrecceur au choix de Othman.

Etablissement du texte du Coran : Othman
(644-656)

Méme si sur le plan personnel Othman était incontestablement d’une grande
piété, sa désignation comme calife suscita des polémiques et ses qualités de
chef furent moins évidentes que celles de ses prédécesseurs. Il avait été I'un
des premiers a se convertir a I'islam et avait épousé une fille du prophéte
Mohammed. Il appartenait au puissant clan omeyyade des Qoraychites.

Il eut souvent tendance a privilégier les membres de son clan dans ses
nominations & des postes de hauts fonctionnaires du gouvernement, ce qui
ne manqua pas de susciter le mécontentement. Les habitants de Médine
critiquaient I'importance croissante accordée a ceux de La Mecque dans
l'organisation des affaires de I'Etat et une bonne partie des musulmans
voyaient d'un mauvais ceil la fortune et le pouvoir grandissant accumulés par
cette élite mecquoise.

Des groupes opposés aux facons de faire d’Othman virent le jour dans les
centres islamiques importants tels que Koufa, en Irak, et en Egypte. Cela se



Chapitre 4: L'islam des premiers temps

termina par I'assassinat d’'Othman - probablement perpétré par des rebelles
égyptiens — alors qu'il était en train de lire le Coran. Il est peu probable que
‘Ali ait été impliqué personnellement dans l'assassinat d'Othman. Cependant,
certains ennemis de ‘Ali, notamment des membres de la famille d’Othman (le
clan omeyyade), Aicha (la femme du prophéte Mohammed) et ses partisans
laissérent entendre qu'il était I'instigateur du crime ou, du moins, qu'il n'avait
rien fait pour protéger Othman.

Durant le régne d’Othman, 'expansion géographique de I'Etat musulman se
poursuivit, gagnant notamment la Libye et la Tunisie. Othman est surtout
connu et vénéré par les musulmans pour avoir établi, dés 650, le texte
définitif du Coran qui fait autorité. Cette version officielle du Livre saint a
ainsi été rédigée bien plus tot dans I'histoire de l'islam que ne 'ont été les
Ecritures saintes chez les chrétiens et chez les juifs.

Rébellion contre ‘Ali (656-661)

En toute légitimité, le conseil des sages (choura) désigna ‘Ali comme
quatrieéme calife. Cependant, son pouvoir ne fut jamais fermement établi ni
reconnu car beaucoup pensaient qu'il avait été impliqué dans le meurtre
d’Othman. ‘Ali était un homme intégre qui plaisait aux membres les moins
puissants de la communauté. Il fit de Koufa, en Irak, sa capitale. A partir de
ce moment-l3, le centre politique de l'islam quitta définitivement I'Arabie.

La mort d’Othman marqua le début de la premiére fitna (rébellion) qui
menaca l'unité de la communauté musulmane. Trois autres fitnas suivront a
I'époque des deux premiéres dynasties musulmanes, les Omeyyades suivis
des Abbassides. ‘Ali eut également contre lui Aicha, la femme du prophete
Mohammed, et ses partisans, dont il fut vainqueur a la bataille du Chameau
en 656.

Othman avait nommé son neveu, Mou'awiya, gouverneur de Syrie. Une fois
calife, ‘Ali ayant nommé un nouveau gouverneur en Syrie, Mou’awiya refusa
de céder sa place. Les armées de ‘Ali et de Mou'awiya s’affrontérent en 658.
Les forces de ‘Ali étaient en train de I'emporter quand la cavalerie de ses
adversaires piqua au bout de ses lances des feuillets du Coran, signifiant
ainsi qu'il fallait laisser Dieu décider de 'issue du combat. En acceptant le
principe de cet arbitrage, ‘Ali s'était mis en situation de compromis et perdit
le soutien de ses plus fervents défenseurs qui prirent les armes contre

lui. Ces insurgés furent qualifiés de kharidjites (d'un mot arabe qui signifie

« ceux qui sont sortis », c’est-a-dire qui se sont exclus du camp de ‘Ali). Ces
kharidjites représentaient un groupe extrémiste, trés attaché au dogme, qui
considérait que seuls les croyants les plus stricts pouvaient étre considérés
comme musulmans et que le calife devait €tre choisi pour sa foi musulmane
— et non a cause de ses relations familiales ou politiques. En outre, le comité
d’arbitrage du conflit était composé de trois personnes opposées a ‘Ali qui
rendirent un verdict négatif a son encontre. ‘Ali réussit 2 maintenir son

75



76 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

pouvoir sur une partie de I'Irak mais fut assassiné par un fanatique kharidjite
en 661, Les kharidjites avaient également projeté d’assassiner Mou'awiya
mais ils échouérent. D'une certaine facon, on peut considérer ces kharidjites
comme les précurseurs de certains des groupes islamistes extrémistes que
'on connait aujourd’hui (cf. chapitre 18).

Expansion de I'Etat

A I'’époque du prophéte Mohammed, et méme un peu avant, personne dans
les régions centrales du Moyen-Orient n'aurait cru qu'une menace pouvait
venir d’Arabie. Pourtant, les armées musulmanes réussirent rapidement a
€liminer 'Empire sassanide (iranien) et &4 repousser les frontiéres de 'Empire
romain d’Orient (byzantin, avec Constantinople comme capitale). Dans

les premiéres années de I'an 700, le califat musulman s’étendait de la cote
atlantique du Maroc d’aujourd’hui jusqu’a certaines zones situées aux limites
actuelles de I'Inde et du Pakistan.

Les musulmans considérérent ces succés comme un signe de la faveur divine.
Cependant, ces victoires contre les Byzantins n'avaient rien d'inéluctable.
Plusieurs de ces grandes campagnes militaires auraient facilement pu se
retourner contre les musulmans et changer le cours de 'histoire. Comment
des lors, sans mentionner la faveur divine, expliquer ces fulgurants succeés ?

Voici quelques facteurs a prendre en compte :

|+ La Rome byzantine et I'lran sassanide étaient épuisés par un siécle de
i guerres mutuelles. Du temps du prophéte Mohammed, les Sassanides
avaient déja occupé Jérusalem et les Byzantins I'avaient reprise.

!+ Les populations locales se plaignaient de la domination des Byzantins
comme de celle des Sassanides. Bien que chrétiennes, les populations
de Syrie, d'Irak et d’Egypte étaient persécutées par les Byzantins

qui pronaient une forme de christianisme différente de celle qu'ils
pratiquaient.

e RCCTRYT G5 ST

1~ Les populations autochtones de Syrie et d’Irak étaient arabes et avaient
davantage de choses en commun avec les envahisseurs musulmans
qu’avec leurs maitres byzantins.

G Fiieitha L R

—

* 1~ Les califes adoptérent une politique de conciliation plutdt que
|| d'exploitation, ce qui leur permit de recueillir 'adhésion des
populations.

, »~ Le fait d’'unifier 'ensemble du Moyen-Orient en une seule entité politique
| et économique revigora une économie qui avait été dévastée par les

5 affrontements entre Sassanides et Byzantins.

i v 11 y eut plusieurs califes et généraux de I'armée qui furent extrémement
| compétents et jouérent un rdle non négligeable dans les victoires

! musulmanes.



_____ Chapitre 4: L'islam des premiers temps

L

y o

=y

I »* La motivation est toujours capitale pour une armée et peut faire
basculer du cdté de la victoire, méme lorsqu'une situation semble
particulierement défavorable. La tradition musulmane rapporte que

la ferveur religieuse des combattants a été décisive dans les victoires
musulmanes contre les habitants de La Mecque, du temps du propheéte
Mohammed. Cette ferveur fut également un atout sur le plan militaire
a d'autres moments de I'histoire musulmane. Certains chercheurs
soulignent le role capital de cette ferveur religieuse dans l'ardeur au
combat des soldats arabes de la premieére heure. Selon la Tradition,

un musulman qui meurt en combattant pour I'islam est assuré
d’entrer au paradis sans passer par I'épreuve du Jugement dernier.
L'importance du facteur religieux est certes difficile a évaluer car les
historiens d’aujourd’hui n'ont pas acces (a 'impossible nul n’est tenu !)
a la psychologie des premiers soldats musulmans. Par ailleurs, aussi
puissant qu'ait pu étre ce zele religieux, il ne faut pas négliger non

plus l'attrait exercé par les butins de guerre somptueux sur les soldats
d’Arabie habitués a des conditions de vie rudes.

AL T Y, M O e O R B R S

d’or

L'age d'or n'est pas toujours percu comme tel par les populations qui vivent
a I'époque concernée. On est toujours tenté de regarder en arriére en
espérant retrouver une époque ot les complexités et les difficultés de la vie
présente n'existaient pas encore. Les civilisations se succédent, chacune
étant considérée comme issue du déclin de la précédente. Lislam n’échappe
pas & ce phénomeéne et considére que la foi musulmane originelle était pure
et immaculée mais qu'elle s'est dégradée par la suite jusqu’a ce que vienne
quelqu’un qui « restaure » et revivifie la foi des fideles. Les générations
successives de musulmans ont souvent été nostalgiques de la période des
premiers temps de 'islam et vénérent particuliéerement trois périodes : celle
ot le prophéte Mohammed gouvernait Médine, celle des quatre premiers
califes, et la période suivante qui fut celle ol régnérent successivement

la dynastie omeyyade puis la dynastie abbasside. Ces époques sont
considérées comme idylliques, en particulier parce que tout semblait alors
favorable aux musulmans, les confortant dans I'idée que Dieu était de

leur coté. C'est également I'époque ol tous les musulmans étaient sous la
domination d'un seul calife, incarnant ainsi au plan politique I'idée d’'une
unité du monde musulman. On peut dire sans conteste que la période des
deux premiéres dynasties connut un grand rayonnement sur tous les plans :
au plan militaire, politique avec la formation d'un Etat, I'institutionnalisation
de la religion musulmane, au plan intellectuel et artistique également. Méme
si la légende est sans doute plus belle que la réalité, en ce qui concerne la
période abbasside et au contraire en deca de la réalité en ce qui concerne

la période omeyyade, nous allons maintenant nous intéresser a ces deux
dynasties prestigieuses (cf. figure 2-1).

/7



/8

Premiére partie : Aux sources de I'Islam

e Taet e R
Figure 2-1:
Carte
indiquant
I'extension
des Empires
omeyyade et
abbasside a

leur apogée.
[Esrres= i mre yne)

® Merv

Kaboul

0\ Médine

\ \
® |a Mecque

] oMEYYADE

Période omeyyade (661-750)

A la mort de ‘Ali, Mou’awiya consolida rapidement sa domination. Il réussit

a transmettre le pouvoir a son fils, établissant ainsi un principe dynastique
selon lequel la succession devait revenir 4 un membre de la famille régnante.
Le nom de cette dynastie dite omeyyade vient du nom d'un clan qoraychite
dont étaient issus Mou'awiya et son oncle Othman. Il n’en reste pas moins
que régulierement se posa le probléme de la transition afin d’éviter les
risques de déstabilisation & la mort d'un calife régnant.

Califes omeyyades

Indépendamment de la maniére discutable dont il prit le pouvoir, Mou'awiya
se révéla €tre un excellent gouvernant. Il régna a la facon personnelle d’un
cheikh arabe, s'appuyant autant sur son charisme personnel que sur la force.
Ayant exercé les fonctions de gouverneur de Syrie, il pouvait compter en
priorité sur les Arabes de Syrie et de Palestine. 1l dépécha vers le nord des
campagnes militaires annuelles pour combattre les forces byzantines afin
d’honorer I'obligation religieuse d’expansion du dar al-Islam. Mou'awiya, qui
avait déja vécu a Damas en tant que gouverneur de Syrie, en fit sa capitale.
La Mecque et Médine étaient tout simplement trop éloignées du cceur de
I'Etat musulman 2 la croissance si rapide pour pouvoir jouer le role de
capitale politique. Les nouveaux convertis — Arabes ou non-Arabes — étaient
intégrés socialement et économiquement dans la communauté en tant que



AR

<%
&

T

Chapitre 4 : L'islam des premiers temps 79

clients (mawali) des grandes familles dirigeantes d'Arabie qui s’étaient
implantées dans les nouvelles terres conquises.

Parmi les successeurs de Mou'awiya, il y eut des hommes trés pieux : Omar I
(717-720) était respecté comme étant un modeéle de dirigeant, tout comme
son illustre prédécesseur du méme nom ; Abdel-Malik (685-705) et Walid [*
(705-715) lui succédérent avec compétence et loyauté. Ce ne fut pas le cas
des quatorze califes omeyyades dont certains menérent des vies bien loin
d’étre conformes a l'islam.

Un événement capital pour les musulmans chiites

Pendant la période omeyyade, I'événement qui eut les conséquences les plus
retentissantes dans I'histoire de I'islam fut incontestablement la mort du fils
de ‘Ali, Hussein, & Kerbela en 680 (le fils ainé de ‘Ali, Hasan, avait renoncé

a prétendre au califat). A la mort de Mou'awiya, Hussein reprit le flambeau
de son pére et se rebella contre le fils de Mou'awiya, Yazid I*". Hussein

était naturellement soutenu par ceux qui considéraient que le prophéte
Mohammed avait désigné ‘Ali et ses descendants comme ses successeurs. Il
s'attira également les faveurs de tous les mécontents qui vivaient en Irak et
trouvaient que les dirigeants omeyyades privilégiaient indument la Syrie.

Sur la route de Koufa, 'armée de Yazid intercepta Hussein et son petit groupe
de partisans. Hussein fut assassiné puis décapité. Le général fit envoyer

la téte d'Hussein au calife de Damas. La mort du petit-fils du Prophéte,

celui qui enfant avait sauté sur ses genoux, choqua profondément le

monde musulman. Pour les chiites, le martyre de Hussein a Kerbela fut un
événement marquant dans leur histoire sacrée. Kerbela devint dés lors un
lieu saint (¢f chapitre 13).

Cet événement marqua le début de la période connue sous le nom de
seconde fitna (680-692). Une série de rébellions éclaterent en Irak et en
Arabie, y compris dans la ville sainte de La Mecque. Il fallut attendre le
régne d’Abdel-Malik, de 685 & 705, pour que le pouvoir omeyyade réussisse a
reprendre le contrdle sur la quasi-totalité des territoires.

Points forts du régime omeyyade
Voici les points forts & mettre au crédit du régime omeyyade :

| 1” Reprise de I'expansion de I'empire. En 715, les armées musulmanes
. avaient conquis I'ensemble des territoires du Maghreb et la majeure
partie de I'Espagne. A l'est, les armées musulmanes avaient pénétré
dans la vallée de I'Indus (le Pakistan d’aujourd’hui) et dans les
régions d'Asie centrale (aujourd’hui ’Afghanistan, 'Ouzbékistan et le
Turkménistan). Le califat omeyyade devenait le plus grand empire que le
monde ait jamais connu.

| 1~ Etablissement d’'une armée réguliére remplagant et limitant les pouvoirs
des forces d'invasion des premiers temps, originaires d'Arabie.



80

Premieére partie : Aux sources de I'Islam

monnaie) et ultérieurement islamisation des postes de fonctionnaires
(devenir moins dépendant des non-musulmans dans la bureaucratie qui

E 1+~ Arabisation (utilisation de I'arabe dans les archives officielles et pour la
!
| prenait de plus en plus d’ampleur a tous les échelons du gouvernement).

. »~ Politique de projets immobiliers d’envergure : construction de palais et
développement d'un style architectural pour les mosquées. Le Déme
du Rocher a Jérusalem (environ 691 ou 692) fut la plus grande réussite
architecturale monumentale de I'islam.

i »~ Approfondissement des études théologiques islamiques, avec
notamment la recension des traditions et 'étude du Coran.

Période abbasside (750-1258)

Les événements qui accompagneérent la chute de la dynastie omeyyade et
I'établissement du régime abbasside constituent la troisiéme fitna (rébellion).

Il »” Les éléments non arabes de la population (les mawalis) étaient
mécontents des priviléges dont jouissaient les descendants des grandes
familles arabes venues les envahir.

TR

1~ Les chiites avaient peu de respect pour une dynastie dont la domination
était percue comme ayant usurpé le pouvoir qui aurait di revenir & ‘Ali
et a ses descendants.

» La classe émergente des intellectuels religieux voyait d'un mauvais ceil
les fastes des Omeyyades. Il semble aujourd’hui que certains penseurs
modernes considérent que cette réputation était indue, les Omeyyades
n‘ayant été ni plus ni moins pieux que les Abbassides.

1 Le centre de gravité de 'empire se déplacait vers l'est, s'éloignant des
| centres du pouvoir omeyyade basé en Syrie.

g
g +»* Des conflits internes opposaient différents groupes d’Arabes.

Ces éléments furent utilisés par les ennemis des Omeyyades pour mieux les
discréditer aux yeux des populations.

Non sans quelques heurts, le pouvoir et I'unité du califat furent restaurés

et préservés pendant le premier tiers de la période abbasside. Par la suite,

le rdle du calife fut progressivement cantonné a un rdle de représentation,
'exercice réel du pouvoir étant dévolu a un autre, souvent un personnage

de 'armée, qui portait le titre de sultan et de « prince des princes » Le
pouvoir central déclina et plusieurs régions, tout en continuant a reconnaitre
lautorité théorique du calife, devinrent indépendantes, souvent dirigées

par des gouverneurs ou des généraux qui établirent leur propre dynastie au
pouvoir, Dans ce contexte de déclin politique, il n'en reste pas moins vrai



- __Chapitre 4 : Lislam des premiers temps 8 ]

que la culture abbasside fut florissante sur les plans artistique, religieux et
intellectuel.

L'accession au pouvoir des Abbassides

Une révolte armée avait éclaté contre les Omeyyades dans le nord-est de la
Perse. Les instigateurs de cette rébellion envisagérent de restituer le pouvoir
a la famille du Prophéte, ce qui donna & ce mouvement une envergure
apocalyptique et messianique. Cette révolte était dirigée par les descendants
d’al-Abbas (d’oii le nom de dynastie abbasside) qui était I'un des oncles
paternels du prophete Mohammed. Abou Mouslim mena les armées rebelles
a la victoire en 750. A I'issue de cette victoire, Abou al-Abbas fut désigné
comme calife, pour la plus grande déconvenue des chiites qui espéraient que
cette fonction serait attribuée a un descendant de ‘Ali.

La famille abbasside entreprit de consolider son pouvoir tout en
marginalisant les partisans chiites qui avaient apporté leur soutien pendant
la révolte. Le calife trouva un prétexte pour faire exécuter Abou Mouslim
dont les hauts faits militaires représentaient une menace potentielle pour
la domination abbasside. Les nouveaux dirigeants firent batir une nouvelle
ville, Bagdad, en Irak, dont ils firent leur capitale. La dynastie fut trés
prospére dans ses premiéres années de régne dont I'apogée se situe a
I'époque d’Haroun al-Rachid (786-809).

Points forts du végime abbasside

Les Abbassides ont dominé la vie politique pendant le premier tiers de leur
régne avec de grandes réalisations sur les plans politique, économique

et militaire. Par la suite, méme aprés leur déclin au plan politique, ils ont
continué a avoir un grand rayonnement aux plans religieux, scientifique,
médical et littéraire :

7 ¢~ Islamisation de la population. Les musulmans qui représentaient environ

10 % de la population 2 la fin de la période omeyyade étaient devenus au
x® siecle la majorité dans les villes. Il fallut attendre le xiv® siecle pour que
I'islam soit la religion dominante dans les campagnes.

TR ¥ kT

1+~ Développement économique, avec notamment un phénoméne
d’urbanisation, d’expansion du commerce (stimulé par la disparition
des frontiéres entre des Etats précédemment indépendants qui furent
intégrés au califat) et perfectionnement de I'agriculture par des
programmes d’irrigation et I'introduction de nouvelles techniques
agricoles, comme la rotation des cultures.

R R e s R

A

»* Réorganisation des structures administratives avec un découpage en
plusieurs départements et une réforme du régime fiscal.

[



82

Premiére partie : Aux sources de I'lslam _—

» Développement des sciences religieuses et notamment d’une
théologie et de la codification des interprétations coraniques, le
recueil de six ensembles de traditions considérées comme classiques
et I'établissement des différentes écoles juridiques d’interprétation
de la loi (cf chapitre 8). Les efforts infructueux de trois califes pour
imposer les croyances mo'‘tazilites au ix° siecle (période de I'Inquisition)
contribuérent a instaurer une relative indépendance des institutions
religieuses par rapport aux instances dirigeantes. La loi islamique,
administrée par des juges islamiques (gadis), joua un rdle important
dans la formation d’'une morale sociale. Les oulémas (théologiens de
I'islam) devinrent les autorités religieuses de I'islam, au détriment du
calife.

* v Développement du mysticisme soufi (cf. chapitre 14).

| v Traduction en arabe des textes grecs de référence dans le domaine de
la médecine, de la philosophie, des mathématiques et de la science, et

contributions importantes dans ces domaines ainsi que dans d’autres

disciplines, souvent effectuées par des musulmans iraniens s’inspirant
des traductions réalisées & I'époque des Sassanides a partir du grec et
du sanskrit (¢f chapitre 19).

+» Développement de la littérature, notamment grace aux Iraniens qui
s'inspirérent de leur culture locale ainsi que de celle des Arabes.

La valse des dynasties

Ce passage vous entraine dans un tourbillon de noms et de dates liés aux
dynasties et aux peuples qui ont pris et perdu le pouvoir dans la derniére
partie de la période abbasside, et ce jusqu’a I'émergence de nouveaux
empires centralisés qui se maintinrent assez longtemps a partir du xve siécle.
Au milieu du x° siécle, la réalité du pouvoir politique et militaire reposait
entre les mains, non pas du calife, mais de grandes familles dirigeantes qui
établirent leurs propres dynasties, reconnues et légitimées par le calife qui
faisait figure de souverain théorique. La plus grande famille était celle des
Bouyides qui avait des penchants chiites (milieu du x* a milieu du xi° siecle).

Les différentes régions de 'empire étaient d’autant plus indépendantes
qu'elles étaient éloignées de Bagdad, la capitale, tout en reconnaissant
toujours l'autorité du calife. Les Hammadides contrdlaient le nord de la
Mésopotamie au x¢ siecle tandis que les Sassanides étaient les maitres

de la partie orientale de I'lran, d’Afghanistan, de Transoxiane (partie
septentrionale de '’Afghanistan, au-dela du fleuve Oxus, I'actuel Amou Daria
qui se jette dans la mer d’Aral). Au début du xi© siécle, le pouvoir dans cette
partie orientale passa entre les mains des Ghaznévides. Mahmoud (un
dirigeant ghaznévide) renforca 'islam dans le nord-ouest de I'Inde. Durant



- Chapitre 4 : Lislam des premiers temps

cette période, les racines arabes de l'islam furent enrichies par I'apport de
la culture perse et I'usage de la langue persane généralisé dans la moitié
orientale de 'empire. C’est ainsi qu'une forme arabo-persane de culture
islamique fut transmise a I'Inde tandis que l'islam gagnait du terrain en Asie
du Sud-Est.

Aux xi¢ et xu° sieécles, les Turcs venant d’Asie centrale, dont beaucoup
s'étaient déja convertis a I'islam, pénétrérent dans I'Empire abbasside. En
1055, le calife reconnut officiellement un Turc seldjoukide comme sultan,
c’est-a-dire comme chef politique désigné par le calife. A I'apogée de leur
gloire, le pouvoir des.Seldjoukides s’exercait du centre de la Turquie (avec
une victoire majeure sur les Romains byzantins en 1071) jusque dans la
partie orientale de I'Iran, étant bien entendu qu'a cette époque I'emprise

du sultan sur les dirigeants locaux était parfois minimale. C’est ainsi que la
culture arabo-perse s’enrichit d'une strate supplémentaire avec 'apport de
la culture turque. Lislam sunnite bénéficia du fait que l'autorité du calife ne
s'exercait guére au niveau local, ce qui permit aux théologiens (les oulémas)
et aux mystiques soufis d’étendre leurs activités et d’encadrer les fidéles
aux plans religieux et spirituel. Sous la houlette du grand vizir seldjoukide,
Nizam el-Moulk (1018-1092), un réseau d’universités islamiques (madrasas) se
développa.

Au début des années 1200, une nouvelle menace d’'origine nomade se profila
depuis I’Asie centrale et le nord de I'empire avec la déferlante des armées
mongoles de Genghis Khan (vers 1162-1227). Malgré la division en quatre
blocs de 'empire qu'il conquiert, ses descendants poursuivirent leur avancée
vers l'est (Chine), l'ouest (la Russie et 'Europe orientale) et le sud (pays
islamisés). Les Mongols étaient paiens et n'hésitaient pas a laisser derriére
eux ruine et désolation. La destruction de Bagdad en 1258 sonna le glas d’'un
systéme politique initié par Abou Bakr et Omar, marquant ainsi la fin d'un
Etat islamique unifié.

Il ne faut pas confondre les Mongols dont il est question ci-dessus avec les
Moghols qui, plus tardivement, batirent un empire en Inde et dont le nom
est effectivement dérivé de celui de Mongols dont ils sont les descendants.
L'Empire moghol est souvent associé a des images de magnificence et de
grandeur. Pour en savoir plus sur cette époque et sur ses fastes, reportez-
vous 2 la fin de ce chapitre au paragraphe intitulé « CEmpire moghol : I'islam
importé en Asie du Sud ».

Dans I'ensemble, les Mongols finirent par se convertir a l'islam (excepté ceux
d’Extréme-Orient). Lexpansion de I'islam se poursuivit ainsi jusqu’'en Crimée
(au nord de la mer Noire) et dans certaines parties de la Russie (notamment
dans le pays Tatar, situé a plusieurs centaines de kilométres a l'est de
Moscou). Dans les anciens territoires abbassides, de nouvelles dynasties
régionales se succédérent sans durer. Le plus connu des conquérants de
I'époque est Tamerlan (1336-1405, « Timour le boiteux », qui se réclamait

83



84

Premiere partie : Aux sources de I'lslam

de la lignée de Genghis Khan). Comme les premiers Mongols, Tamerlan fut
un conquérant qui sema la peur et la destruction. Il faut reconnaitre qu'il
parvint a établir un nouvel Etat dont la capitale fut Samarkand (située en
Transoxiane, au nord de I'’Afghanistan), et qui s'étendait sur un territoire
allant de la partie centrale de la Turquie au nord-ouest de I'Inde. Son fils,
shah Rukh, implanta la dynastie timouride avec pour capitale Herat (située
a l'est de '’Afghanistan). Cette dynastie produisit des ceuvres architecturales
et littéraires d’'une grande beauté et devait aboutir a 'émergence des grands
Empires ottoman, safavide et moghol (pour mieux connaitre la situation
en Syrie et en Egypte A cette époque, cf 'encadré « Les croisades »). Ce
tour d’horizon rapide de I'histoire de I'islam omet nécessairement certains
personnages et certaines dynasties qui jouérent un rdle important a

I'époque.

Les croisades

Les croisades chrétiennes ont duré de 1098 &
1291. En 1099, les armées de croisés venues
d'Europe de |'Ouests'emparérent de Jérusalem,
massacranttoutes les populations musulmanes
et juives. Les croisés implantérent un certain
nombre de petits Etats chrétiens indépendants
en Palestine et en Syrie qui ne durérent pas
longtemps. Saladin (Salah al-Din al-Ayyubi,
1138-1193) donna le coup de grice aux croisés
al'endroit des fourches de Hattin, en Palestine,
en 1187, et reprit Jérusalem, épargnant ses
habitants chrétiens. Son esprit de chevalerie
envers les chrétiens vaincus fit sa renommeée,
méme en Europe. D'autres armées de croisés
s'opposerent encore quelque temps, sans grand
succes. Du point de vue musulman, les croisades
furent considérées comme un nouvel exemple
d’intrusion barbare dans les terres islamiques,
une intrusion qui n‘avait finalement rien de
menagant pour la survie des Etats islamiques
de |I'époque.

Une autre croisade chrétienne porte le nom de
Recongquista. |l s'agissait de reconquérir I'Espa-
gne conquise par les Maures, des musulmans
venus du nord-ouest de I'Afrique. Dés 715, les
forces musulmanes avaient conquis la majeure
partie de |’'Espagne, aprés avoir soumis la

totalité du Maghreb ettraversé la Méditerranée
depuis le Maroc. En 755, un survivant de la
destruction par les Abbassides de la dynas-
tie omeyyade a Damas avait réussi a gagner
I’'Espagne ol il avait établi un Etat omeyyade
indépendant. Ses successeurs ont par la suite
pris le titre de calife. Au x® siécle, Cordoue —la
capitale de I'Espagne omeyyade — était de loin la
ville la plus grande et la plus moderne d’Europe,
rivalisant avec Bagdad comme centre culturel.
La mosquée de Cordoue (La Mezquita) est une
de ses plus grandes réalisations. Au xi® siécle,
la reconquéte chrétienne partit du nord-ouest
de I'Espagne. Progressivement, les chrétiens
descendirent vers le Sud, temporairement
arrétés par des invasions musulmanes venues
du Maghreb:{les Almoravides, 1056-1147, etles
Almohades, 1130-1269). Aux xii® et xmi® siécles,
les intellectuels musulmans, juifs et chrétiens
dialoguaient harmonieusement, notamment
dans des villes comme Toléde. C'est ainsi que
certains textes classiques de la philosophie et
de la science des Grecs de I'Antiquité tombés
dans I'oubli, ainsi que de nouvelles contributions
emanant du monde musulman, furent transmises
a I'Europe chrétienne.




_______ Chapitre 4 : L'islam des premiers temps

Les croisades (suite)

La figure la plus importante du judaisme
médiéval, Maimonide (Moise ben Maimon,
également connu sous le nom de Rambam,
enviran 1135 & 1204), est née a Cordoue. En
raison de la persécution des non-musulmans
parles Almohades, sa famille guitta |'Espagne
quand il eut 13 ans. Il sinstalla finalement au
Caire ot il fut le médecin du vizir de Saladin

(c'est-a-dire le second personnage de I'Etat) et
dirigea la communauté juive locale. Ses écrits
traitant de philosophie et de la loi pour les juifs
furent remarqués. La reconquéte chrétienne
de I’'Espagne s'est terminée avec la chute de
Grenade en 1492 et I'expulsion des musulmans
et des juifs d'Espagne.

Sur les premiéres croisades, je vous conseille la lecture de deux ouvrages.
Le premier est celui de I'ltalien arabisant Francesco Gabrieli, Chroniques
arabes des croisades, Sindbad, 1977 ; I'autre, plus romancé, de I'écrivain
franco-libanais Amin Maalouf. Il est intitulé Les Croisades vues par les

Arabes, JC Lattes, 1983. Sur I'histoire musulmane du x¢ ou xv© siécle, il faut
consulter les ouvrages des islamologues espagnols et francais tel Emile
Lévi-Provencal (1894-1956), spécialiste de I'Espagne musulmane, a laquelle
il a consacré un grand nombre d’articles sur le sujet dans I'Encyclopédie de

l'islam. Son ouvrage, L'Espagne musulmane au x° siécle (réédité il y a peu par

Maisonneuve et Larose), est désormais un classique.

Si ce livre était un livre de I'histoire musulmane, on aurait eu de nombreux

chapitres passionnants sur les différentes provinces gagnées par la religion
de Mohammed, aux quatre coins du monde habité de I'époque. L'Andalousie

par exemple, aurait fourni matiére a I'un de ces longs et bons chapitres
d’histoire et de civilisation. Cette grande région du Sud de la péninsule
ibérique, appelée Al-Andalus par les Arabes, a été, en effet, le fleuron
des conquétes musulmanes en dehors des terres ou, aujourd’hui, I'islam

prédomine.

L’histoire de '’Andalousie débute aprés le franchissement, en 711, du Détroit

de Gibraltar par un général Berbére du nom de Tariq ibn Ziyad. Le mot

Gibraltar signifie d’ailleurs « Djebel-Tarik », La Montagne de Tarik. A I'époque,

la péninsule ibérique était occupée par les Wisigoths. Leur roi Rodrigue
n'a rien pu faire pour repousser cette invasion qui devenait imminente en
raison des forces en présence. Depuis lors, et pendant plus de sept siécles,
les musulmans allaient inventer une forme de civilisation qui restera dans
les annales, non sans avoir marqué la conscience des grands souverains

musulmans et non-musulmans.

Outre les conquétes militaires, c'est 'essor de la culture andalouse qui
a été particulierement fulgurant. On le voit encore aujourd’hui avec des

85



86

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

personnalités éminentes comme celle d’'Ibn Hazm ou d'Ibn Rochd qui
naquirent dans la péninsule et qui influencérent durablement le droit
zahirite et la philosophie. Des médecins, des juristes, des grammairiens, des
poétes, des botanistes et des agronomes y virent le jour. Il fut un temps ot
I’Andalousie rivalisait avec la fastueuse Bagdad. L'une était administrée par
les Abbassides, et l'autre par des descendants d’'Omeyyades, c'est-a-dire les
souverains de Damas. L'un d’eux notamment, Abd ar-Rahman I*, le fondateur
véritable de 'émirat de Cordoue, - et donc de toute la branche omeyyade
dite d’'Occident - était un survivant du massacre perpétré en 750 par les
Abbassides a I’encontre de la maison omeyyade.

Deés 755, Abd ar-Rahman put reconstruire la dynastie déchue en triomphant
au passage de tous les petits roitelets qui voulurent I'en empécher. Aprés
avoir été un émirat, Cordoue est élevée au rang de capitale du « califat de
Cordoue », qui rayonnera longtemps aprés la mort de son fondateur. Toute la
péninsule ibérique est conquise (hormis le Nord et le Nord-Ouest) et méme
une partie de la France. Les musulmans y ont développé un art de vie trés
décomplexé, en tout cas opposé a celui de I'antique Arabie. lIs y demeurérent
jusqu’a la fin de xv* siécle, mais sans la rigueur du début. En 1492, le fruit
était suffisamment mir pour étre cueilli sans trop de difficulté par les rois
catholiques, lesquels tenaient la une revanche historique qui allait — on ne
le savait pas encore — ouvrir la voie aux bouleversements spectaculaires qui
amenérent la modernité d’avjourd’hui.

Pour en savoir plus, je vous conseille — outre le livre central de Lévi-
Provencal - les titres suivants : La Poésie andalouse en arabe classique

au Xr siécle d’Henri Pérés, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1937 et L'’Espagne
musulmane de Claudio Sanchez-Albornoz, Alger, OPU-Publisud, 1985. Les
livres d'Ibn Rochd (Averroés) sont également disponibles en librairie ou sur
www.alapage.com, www.fnac.com, www.amazon.com. Il suffit d’entrer « Averroés » ou
« Andalousie » dans n'importe quel moteur de recherche pour avoir accés a
une importante bibliographie.

Jamais deux sans... trois grands empires

Les trois empires post-médiévaux qui ont surgi aprés la chute des
Abbassides sont réputés pour avoir efficacement utilisé la technologie de la
poudre a canon. Les Empires ottoman, safavide et moghol ont imposé dans
les territoires qu'ils contrélaient une administration fortement centralisée,
calquée sur le modeéle de I'armée, chacun légitimant son pouvoir par les
dogmes de I'islam, la puissance de son armée et son mécénat dans le
domaine artistique.



PRy S T
Figure 2-2:
Les Empires
ottoman,
safavide

et moghol.
P S

. Chapitre 4: L'islam des premiers temps 8 7

|:|:|I’ SAFAVIDE (PERSE)

E MOGHOL

L’Empire ottoman : les Turcs

Des trois empires musulmans mentionnés ci-dessus, c'est 'Empire ottoman
qui a exercé la plus grande influence sur I'islam et sur I'Occident. Au

xi® siecle, des groupes islamiques turcs pénétrérent en Anatolie (Turquie
actuelle) et dans la ville anatolienne occidentale de Bursa. Le chef d’'un clan
turc implanta un petit Etat qui se développa rapidement pour devenir un
empire plus important : au début du xme siécle, la majorité de la population
d’Anatolie était chrétienne, tandis que vers la fin du xv® siécle, 90 % de

la population était musulmane, en partie grace a I'immigration turque

et également du fait de la conversion de la population indigéne par des
missionnaires soufis.

Le mot « Ottoman » provient du nom du fils d’'un grand chef turc, Osman I*r
(dont le nom s'écrit également Othman 7).

L'Empire ottoman s’est consacré a étendre le dar al-Islam (domaine de I'lslam)
dans I'Europe chrétienne, parvenant au xiv¢ siécle a pénétrer en Europe et a
vaincre les Serbes en 1389. C'est depuis cette époque que subsiste dans la
mémoire collective des Européens I'image de la « brutalité des Turcs ». Au

xve siécle, les Ottomans avaient conquis le reste de 'Anatolie et des Balkans,
y compris Constantinople en 1453. Cette date marque la fin définitive de
I'Empire romain d’Orient moribond. Au xvi® siécle, les Ottomans avaient
conquis le Maghreb, ’Arabie occidentale (avec les villes saintes de La Mecque
et de Médine), la Syrie, la Palestine et I'lrak.

L'Empire ottoman occupa une place centrale dans les échanges commerciaux
entre 'Europe et 'Extréme-Orient (Chine, Asie, Asie du Sud et Pacifique)



8 8 Premiére partie : Aux sources de I'lslam

et entre le nord et le sud. D’ailleurs, la découverte du Nouveau Monde et
I'établissement de nouvelles routes maritimes contournant la pointe de
I'Afrique expliquent en grande partie le déclin de 'Empire ottoman. Les
Ottomans s'investirent pour stimuler la production de marchandises de

luxe destinées aux grandes familles de la Cour et a I'exportation. Parmi les
produits commercialisés figurent les tapis, les textiles (autour de Bursa), la
céramique, y compris la fabrication de carreaux (autour d’lznik, en Turquie
orientale). Les motifs & base de tulipes sont caractéristiques de cette époque.

Le rayonnement de la culture ottomane s'exerca également d’autre

maniére, Les savants des universités rattachées aux mosquées dans la
capitale Istanbul (I'ancienne Constantinople) apportérent une contribution
notable aux mathématiques, a I'astronomie, a la médecine, 4 la géographie
et a I'histoire. La miniature, technique provenant de I'héritage perse,

trouva une nouvelle application dans le travail d'illustration des archives
historiques, avec notamment les représentations des campagnes militaires.
En architecture, la plus grande réalisation fut celle du palais Topkapi, a
Istanbul - qui en réalité a été davantage con¢cu comme un palais composé de
pavillons éparpillés et de salles a usage public ou privé que comme un fort.
On compte également la construction de grandes mosquées et de mausolées
(cf. chapitre 19).

LEtat ottoman domina la religion aussi profondément que tous les autres
domaines. Il se montra tolérant a I'égard des non-musulmans qui eurent le
droit d'étre représentés par le chef de leur communauté religieuse. Quand
les juifs furent contraints de fuir les persécutions en Europe, ils trouvérent
fréquemment un asile siir et purent prospérer au sein de I'Empire ottoman.
Des représentants religieux musulmans ont été intégrés a la fonction
publique. Le cheikh al-Islam, désigné par le gouvernement, désignait a

son tour les gadis (juges) ainsi que les professeurs des madrasas (écoles
ou universités). Les fonctions officielles du gadi consistaient entre autres

a collecter les impdts, surveiller les marchés et inspecter I'armée. La loi
religieuse suivait le rite hanafite (cf. chapitre 8). LEtat était strictement
sunnite. Deux groupes (mystiques) de soufis étaient particulierement actifs,
les Bektachis et les Mevlevis (cf. chapitre 14).

Le calife se considérait comme le défenseur militaire de I'lslam, I'étendard
de la charia (loi islamique) et 'héritier a la fois de Rome (du fait qu'il avait
conquis I'Etat byzantin) et des califes musulmans des premiers temps.
Imprégnées de cet état d’esprit, les armées ottomanes faillirent prendre
Vienne en 1529 (puis de nouveau en 1683). La majorité de la population
balkanique est restée chrétienne, bien qu'un certain nombre de personnes
se soient converties a I'islam en Bosnie, en Albanie, au Monténégro et en
Macédoine (dénomination actuelle).

Bien que n'étant pas d’ascendance arabe (qoraychite), les Ottomans
prétendirent que le dernier calife abbasside avait cédé sa place a un



- Chapitre 4: L'islam des premiers temps 89

dirigeant ottoman en 1517. Ce n’est que peu de temps aprés cette date que

la domination ottomane connut son apogée avec le régne de Soulayman

le Magnifique (1520-1566). Les Ottomans ont combattu avec succés les
chrétiens sur trois fronts : contre I'Etat russe en expansion au nord de la
mer Noire, contre I'Empire austro-hongrois en Europe de I'Est, et contre
I'Espagne a I'ouest en prenant le controle de la Méditerranée. Alest, I'Etat
ottoman s'est opposé au pouvoir safavide iranien. Bien que I'Empire ottoman
ait perduré jusqu’en 1922, aprés la fin de la Premiére Guerre mondiale,

son déclin a commencé dés le xvie© sigcle. Le commandement central s’est
affaibli en méme temps que I'Europe a commence a relever le défi militaire et
économique. Le califat a été aboli en 1924, deux ans aprés la faillite de I’Etat
ottoman et la fondation de la Turquie moderne.

L’Empire safavide : les Iraniens

LEmpire safavide fournit le meilleur exemple d'un Etat islamique chiite.

Le type de chiisme le plus fréquent est le chiisme duodécimain (adepte du
douzieéme imam - ¢f chapitre 13). Il s’est répandu en Iran. L'Etat safavide
englobait une zone plus vaste que celle de I'lran moderne. Son apport sur le
plan culturel et artistique est comparable i celui de la période abbasside,
moghole et ottomane.

Comment tout cela a-t-il commencé ? Les populations turques se sont
implantées en masse dans les territoires du nord et du nord-est de 'Empire
abbasside tandis que la puissance centrale se décomposait. En I'absence d'un
Etat central fort, aprés la conquéte mongole, en 1258, les diverses confréries
soufies (cf chapitre 14) sont devenues des relais importants d'organisation
sociale au niveau local. Le cheikh Safi Al-Din (1252-1334) a grimpé si haut
dans la hiérarchie de cette confrérie qu'il s'est fait connaitre par son nom
—d'ot l'origine du nom « safavide ». Cette confrérie s'est développée a partir
d’Azerbaidjan vers I'est (en I'lran) et vers 'ouest (Turquie orientale).

A partir de 1502 jusqu’a sa mort en 1524, le shah Isma’il, un descendant

de Safi al-Din, a entrainé ses disciples & la conquéte de I'lran, établissant
ainsi I'Etat safavide. Le shah Isma’il se réclamait descendant a la fois du
prophéte Mohammed et des imams chiites (descendants du prophéte
Mohammed identifiés par les chiites comme leurs chefs) ainsi que du dernier
roi sassanide (shah est un mot ancien qui signifie « roi » en sassanide). Il

a également prétendu représenter le dernier (douziéme) imam chiite, qui,
selon les chiites, est entré dans la clandestinité en 874 (cf. chapitre 13). Ces
titres de gloire lui ont donné l'autorité 4 la fois au plan politique et au plan
religieux.

A cette époque, la majeure partie de la population de I'Iran était composée
de musulmans sunnites. Cependant, une fois au pouvoir, le shah Isma'il
entreprit d'instaurer un Etat reposant sur le chiisme duodécimain. Il



90

Premiére partie : Aux sources de I'Islam

exerca sa répression a I'encontre des autres chiites, des soufis et des
sunnites. Il recruta des soldats esclaves issus des populations des régions
montagneuses du Caucase (entre la mer Noire et la mer Caspienne), plutst
que de s’en remettre aux groupes qui 'avaient porté au pouvoir. Pour
encadrer la pratique religieuse de la population contrainte d’adopter le
chiisme duodécimain, il fit venir des oulémas du Liban, de Syrie, d’Irak, de
Bahrein et du Cachemire (ce qui explique aujourd’hui encore l'influence

des mollahs iraniens chiites — adeptes du chiisme duodécimain — sur les
populations chiites de ces pays). Les établissements religieux étaient sous le
contrdle de I'Etat.

C'est [sma’il qui introduisit chez les chiites 'habitude de maudire les trois
premiers califes — Abou Bakr, Omar et Othman (ainsi que Aicha a qui les
chiites reprochent son opposition au califat de ‘Ali) - dans I'appel i la priére.
Il fit reconstruire les sanctuaires liés au culte du douziéme imam (chiisme
duodécimain). Dans cet esprit, le pelerinage 4 Kerbela et la célébration
annuelle du martyre de Hussein prirent une importance capitale qu'ils ont
gardée aujourd’hui encore (pour en savoir plus sur le culte et la théologie
chiites, cf. chapitre 13).

Llran safavide connaitra deux siécles de prospérité assurée par des
conquétes militaires, une administration et des gouvernants efficaces.

La capitale de I'empire, Ispahan, comptait déja un million d’habitants,

152 mosquées et 273 bains publics. Le régne du shah ‘Abbas [er (1587-1629)
marqua l'apogée de I'empire qui sut réaliser la synthése des traditions
persanes et turques qui a donné naissance en peinture a l'art de la miniature
persane, avec notamment I'illustration de I'épopée nationale intitulée la
Shahnama (histoire des rois). Le gouvernement encouragea la fabrication
de tapis qui devint une source majeure de revenus a I'exportation. Le
shah ‘Abbas fit venir & Ispahan, la nouvelle capitale de I'empire, située
dans le centre de I'lran, des centaines de potiers chinois qui transmirent
leur savoir-faire a leurs confréres persans, favorisant ainsi le commerce
de vases en porcelaine vendus a I'étranger. La fabrication de mosaiques,
un art typiquement islamique, a sans doute connu son apogée a I'époque
des Safavides. Ces carreaux de couleur associés 4 une architecture
caractéristique héritée des plus anciennes traditions iraniennes liées a
Iislam ont conféré aux grandes mosquées de cette époque leur allure si
particuliére.

Le déclin s'amorga aprés I'époque du shah ‘Abbas. Les oulémas (les
théologiens, ceux qui étudient la religion ; en Iran, on utilise plutdt le terme
de « mollahs » qui fait référence a un clergé religieux qui n’existe pas chez
les sunnites) gagnérent en importance et en indépendance et résistérent aux
prétentions du shah dans le domaine religieux. Ils considéraient que c'était
a eux, et non au shah, d’étre les gardiens de la foi et les représentants de
I'imam caché. Inévitablement, I'effritement du pouvoir centralisé consolida
celui des tribus locales. Lempire commenca a se disloquer bien avant la



Chapitre 4 : L'islam des premiers temps

mort de son dernier régent, en 1702. En 1779, a la suite de quelques dynasties
mineures, la dynastie Kadjar prit le pouvoir qu'elle conserva jusquen 1925,
date a laquelle elle fut remplacée par la dynastie Pahlavi qui régna jusquen
1979, date de I'acte de naissance de la République islamique d’Iran.

L’Empire moghol : islam en Asie du Sud

Pourquoi mentionner 'Empire moghol parmi les trois empires retenus
comme exemple d'Etat islamique tardif ? 11 suffit de regarder les chiffres

de la démographie : il'y a beaucoup plus de musulmans vivant en Asie du
Sud (Inde, Pakistan et Bangladesh) que dans le monde arabe. Lislam s'est
répandu en Asie du Sud et en Indonésie, le plus grand pays musulman de nos
jours. Lislam en Inde a d’ailleurs une physionomie trés différente de celle que
I'on connait dans les pays du Moyen-Orient.

Lislam s'est répandu dans les régions occidentales de I'Asie du Sud-Est

dés 711-713. Les grandes conquétes furent plus tardives, en particulier

sous 'impulsion d’envahisseurs venus d’Afghanistan. Limplantation des
premiers Etats musulmans indiens dans la région de Delhi date de 1201. Au
cours des trois siecles qui suivirent, I'Asie du Sud allait €tre entiérement
islamisée. LEmpire moghol fut celui qui dura le plus longtemps et s’étendit
le plus largement. Il fut fondé par Babur en 1526 et atteignit son apogée sous
Akbar I (1556-1605). Babur s’enorgueillissait d’étre & la fois descendant de
Genghis Khan et du grand conquérant turc Tamerlan.

Les dirigeants moghols mirent en place un systéme administratif élaborée
reposant sur des officiers appointés qui étaient entierement tributaires du
pouvoir central. La mainmise du gouvernement s’exercait jusqu’a I'échelon
du village, ce qui n'empécha pas les Hindous de détenir un certain nombre de
fonctions. Il en allait de méme pour les affaires religieuses : le gouvernement
central nommait le gadi au sommet de la hiérarchie (juge supréme), puis les
gadis locaux, les surveillants de marché, les précheurs, les dirigeants de la
priére (imams) et les administrateurs des wagf (fondations caritatives).

La population musulmane, concentrée surtout dans le nord-ouest de

I'Inde, dans la vallée de I'Indus et au Bengale, n'excéda jamais 20 a 25 %

de la population. Cette situation eut un impact sur le développement
religieux et culturel de I'Empire moghol, qui présente des caractéristiques
différentes de celles des autres empires musulmans ol la majeure partie

de la population se convertissait a I'islam. Aux apports principaux issus

de traditions culturelles iraniennes et indiennes (ou hindoues) vinrent
sadditionner des éléments issus des cultures arabes, mongoles et turques.
La prospérité résultant des conquétes ainsi que I'efficacité de I'administration
contribuérent au rayonnement de la culture moghole. LInde de cette période
est particulierement féconde en musique, en littérature, en peinture et en
architecture.

91



92

Premiére partie : Aux sources de I'lslam

S’appuyant sur la tradition persane de I'art de la miniature en peinture,

le style et le répertoire des sujets traités se sont particulierement
développés grace au mécénat royal. Le théme des animaux en particulier

a été excellemment rendu. Lceuvre la plus grandiose est sans doute celle

qui retrace les épopées hindoues et islamiques. Le Hamzanama est un

récit Iégendaire des aventures de l'oncle du Prophéte, Hamza, relatant ses
pérégrinations a travers le monde pour répandre I'islam. Ce récit comportait
au départ 1400 enluminures, dont chacune mesurait plus de 60 cm de haut.
Il en reste aujourd’hui environ deux cents. Les réussites architecturales sont
également impressionnantes : il n'est que de voir les palais, les mosquées

et les tombes sises dans des parcs superbes qui abritent les dépouilles des
empereurs moghols et de leurs épouses (cf. chapitre 19).

Au plan religieux, Akbar I adopta une attitude d’ouverture i toutes les
religions. Limp6t di par les non-musulmans fut supprimé et le calendrier
solaire refit son apparition. Le gouvernement financa non seulement la
construction de mosquées, mais également celle de temples hindous.

Par ailleurs, la consommation de viande de beeuf fut découragée pour ne

pas heurter la sensibilité hindoue. Le syncrétisme (amalgame d’éléments
provenant de différentes religions) se développa, non seulement dans

les spheéres étatiques mais également a I'échelon local. Il est le fruit de
Iinteraction mutuelle de diverses formes de dévotion propres a 'hindouisme,
d’'une part, et au culte des saints pratiqué dans le soufisme, d’autre part.

Les confréries soufies jouérent a cette époque un rdle important dans

la conversion a l'islam. Ces confréries, telles celle des Tchichtis et celle

des Suhrawardis, mirent I'accent sur la baraka (la bénédiction) que peut
apporter le saint soufi. Les écrits du philosophe et théologien espagnol Ibn
‘Arabi (1165-1240) ont exercé une influence certaine sur le soufisme moghol.
Lourdou, langue dérivant de I'hindi parlé dans le nord de I'Inde avec des
apports de vocabulaire d’origine persane, devint la langue dominante utilisée
par les musulmans d’Asie du Sud pour la religion et la littérature. Plus tard,
certaines confréries soufies réformistes, telles celles des Qadiriyyas et des
Nagshbandiyas (pour en savoir plus sur ces deux confréries, cf chapitre 14)
prirent de 'importance. Elles mirent I'accentsur la charia (loi) et rejetérent
aussi bien I'influence hindoue que le culte des saints de leurs prédécesseurs
soufis jugé excessif. Ce retour a une certaine austérité et pureté originelle
de l'islam fut soutenu par 'empereur Aurangzeb (1618-1703) qui notamment
réintroduisit le calendrier musulman lunaire, 'impdt spécial di par les non-
musulmans et ordonna la destruction de temples hindous.

Les Britanniques vinrent s'installer en Inde dans les années 1800 et prirent
progressivement le pouvoir. [ls déposérent le dernier empereur moghol

en 1858. Le déclin de la civilisation moghole s'était déja amorcé a partir du
Xvie© siécle.



Deuxieme partie

La foi et les croyances
musulmanes

« Se lui ai dit que nous étions completement perdus.
Il m'a proposé une carte routiére... et il m'a indiqué la
direction de La Mecque au cas ou cela ne suffirait pas!»



Dans cette patrtie...

ette partie traite essentiellement des fondements de la foi musulmane, en

particulier de la conception que les musulmans ont de Dieu. On y explique
I'attribut principal de Dieu en islam - son unicité — ainsi que ses autres attributs, les
noms que les musulmans lui donnent et les signes qui attestent qu'il est Dieu.

En outre, cette partie aborde quelques aspects théologiques soulevés dans les
premiers temps de l'islam, notamment la relation qui existe entre la foi et les ceuvres,
d’une part, et entre la théologie et la philosophie, d’autre part.

En conclusion, je termine par un apercu des croyances musulmanes en ce qui
concerne la résurrection des morts, le Jugement dernier, 'enfer ou le paradis.



Chapitre 5
Soumission a Dieu

lﬁIlil0BGEwﬁﬁ-3ﬂﬂﬂﬁ9!0Ol’ﬂ'%3‘83@009‘!050*&‘0%50@&-]@0&39

Dans ce chapitre :

b Profession de foi en Dieu

p» Allah est le nom de Dieu

B Reconnaitre les attributs et les noms de Dieu

= Connaitre Dieu

GaﬂOQB..&Q!ﬂ90G!‘CE&l’!‘IO$§.‘&RlﬁBO@G?*&@G%O@E%&"E&O‘DOG“

L es musulmans ont en commun un certain nombre de croyances sur
Dieu. Ces croyances ou ses affirmations reposent sur ce qui est dit de
Dieu dans le Coran et dans les récits que I'on appelle les hadiths, c’est-a-dire
les traditions remontant a 'époque du Prophéte. Nous vous les présentons
ici de facon assez libre. Cependant, il est bon de mentionner que méme

les affirmations les plus fondamentales, acceptées par la majorité des
musulmans, débouchent souvent sur des débats théologiques portant sur
des points précis sur lesquels les théologiens marrivent pas a se mettre
d’accord (pour en savoir plus sur ces débats théologiques, ¢f. chapitre 4).

Ceux qui connaissent bien la religion chrétienne ou le judaisme trouveront
beaucoup de similitudes sur la facon de concevoir Dieu. Les chrétiens et

les juifs pourraient dire la méme chose de Dieu que les musulmans. Les
différences avec 'hindouisme sont plus grandes car les hindous vénérent des
dieux en grand nombre sans quaucun d’eux en particulier soit I'ultime réalité
supréme.

Pour les musulmans comme pour les chrétiens ou les juifs, Dieu est la seule
et unique réalité ultime. Dieu ne dépend de rien mais tout dépend de Dieu.

1l est dit dans la sourate XXVIII, 88 : « Tout doit périr, excepté Son visage
[celui de Dieu] » car Dieu est la seule réalité nécessaire, non contingente. Seul
Dieu est éternel. Tout ce qui existe n'existe que dans la mesure ou Dieu I'a
voulu et aussi longtemps qu'il le veut. Ainsi, tout dépend de Dieu pour son
existence. En signe de reconnaissance et d'acceptation de cette dépendance
envers Dieu, tout &tre humain devrait se soumettre a Dieu. Selon la Tradition
musulmane, au commencement, toute 'humanité était soumise a Dieu.
Seulement, les hommes I'ont oublié. C’est la raison pour laquelle Dieu envoie



96

Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes _

des prophetes pour rappeler aux hommes qu'ils doivent revenir vers lui et se
soumettre & lui. Le mot « musulman » signifie d’ailleurs littéralement « celui
qui se soumet » [a Dieu].

Affirmer Vunicité de Dieu

é.\*'SACHé

Le tawhid (unicité) est le terme islamique qui résume le mieux a lui tout
seul la conception que les musulmans ont de Dieu. La sourate CXII, I'une
des plus anciennes et des plus courtes, porte en en-téte un mot qui signifie
le « monothéisme pur » (ce mot a littéralement le sens de « sincérité,
authenticité »). Cette notion d'unicité est si importante que cette sourate
est considérée comme représentant un tiers du credo musulman. Seule la
Fatiha (« celle qui commence », la premiére sourate) surpasse celle-ci en
importance. En général, les musulmans la connaissent par cceur, aussi bien
(et peut-€tre méme mieux !) que les chrétiens connaissent le psaume de
David intitulé « LEternel est mon berger ». Voici le début de cette sourate :

Dis : « Il est Dieu, Unique.

C'est le Dieu éternel.

Il n'a point enfanté et n'a point été enfanté.
Il n'a point dégal. »

Ce passage s’adressait directement aux gens de La Mecque pour qui Dieu
€tait un dieu parmi d’autres et avait trois filles. Cette conception d'un dieu
ayant femme et enfants revenait 8 commettre le péché de chirk (association),
le péché le plus grave dans l'islam. Il y a également péché de chirk quand on
admet qu'il existe d’autres dieux et qu'ils ont avec Dieu une part du pouvoir.
La sourate [V, 116 déclare : « Dieu ne pardonnera pas le crime de ceux qui lui
associent d’'autres divinités ; il pardonnera tout le reste a qui il voudra. »

Cette insistance des musulmans sur I'unicité de Dieu et leur horreur du
péché de chirk qui en est la négation va bien au-dela d’un simple rejet du
polythéisme pris au sens premier. Un professeur d'université spécialiste des
religions, Michael Sells, a écrit un ouvrage d'introduction au Coran qui fait
ressortir quatre aspects découlant de I'unicité de Dieu - et j’en ajoute moi-
méme un cinquiéme :

' 1 Rejet du polythéisme (croyance en plusieurs dieux) et rejet du fait
d’associer d’autres &tres a Dieu (comme nous l'avons vu ci-dessus). Du
point de vue musulman, le paganisme et I'hindouisme sont coupables
d’'association dans la mesure ol ces écoles de pensée acceptent une
multiplicité de dieux.

LU TR s e e ]



Chapitre 5: Soumission a Dieu 9 7

| »” Rejet d’une fidélité inconditionnelle a autre chose que Dieu, comme

| Tlargent, le pouvoir ou les richesses matérielles. Si les Occidentaux
aujourd’hui ne sont pas enclins a s’attacher a d’autres dieux au sens
propre du terme, beaucoup ont néanmoins une certaine propension

A mettre l'argent, les richesses matérielles, la patrie, la famille ou

la réputation de leur famille bien avant Dieu, ce qui est une forme
d'idolatrie.

" v~ Lunité interne de Dieu : non seulement il n'existe pas d’autres dieux

" en dehors de Dieu mais en Dieu lui-méme, il n’y a pas non plus de
multiplicité. La sourate CXII n’était pas dirigée a l'origine contre le
concept chrétien de Trinité — un Dieu en trois personnes ; cependant, ils
en vinrent rapidement & considérer que la sourate CXIl impliquait le rejet
du concept chrétien de la Trinité qui affirme I'existence d’une multiplicité
dans la nature de Dieu - Pére, Fils et Esprit saint.

. 1~ Anéantissement de sa propre réalité qui n’est pas permanente : pour
"~ les mystiques soufis, la sourate CXII implique que si Dieu est le seul

3 8tre réel et éternel, le développement spirituel de I'homme passe
nécessairement par 'oubli de soi-méme. L'égocentrisme de 'homme le
détourne de la contemplation de Dieu.

. 1~ Affirmation de I'unicité de Dieu : rien n'est par essence semblable a
Dieu. On peut dire que certaines réalités sont, d’'une certaine fagon, a la
ressemblance de Dieu ; par exemple, le sentiment de miséricorde que
peut ressentir 'Thomme ressemble a la miséricorde divine. Cependant,
selon le grand théologien musulman Abou Hamid al-Ghazali (1058-1111),
cette comparaison ne signifie pas que la miséricorde de 'homme est la
méme que celle de Dieu, méme si elle en est tout de méme un reflet.

Al-Hallaj, le grand mystique soufi qui fut martyrisé au x* siécle, a déclaré

% que Satan était le monothéiste le plus cohérent. Dans le Coran, il est dit que

quand Adam a été créé, Dieu a demandé a tous les anges de se prosterner
devant 'homme. Satan a refusé de le faire. Al-Hallaj fit remarquer qu'en
cela Satan était celui qui s'était montré le plus obéissant au commandement
de Dieu qui veut que I'on ne vénére que Dieu lui-méme. Satan a obéi & ce
commandement méme quand cela I'a mené a sa propre condamnation.



Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

Les Versets sataniques

En 1988, Salman Rushdie, I'auteur britannique
d’origine indienne couronné par plusieurs
prix littéraires, a publié un roman intitulé Les
Versets satanigues qui a suscité de nombreuses
polémiques dans le monde entier. Beaucoup
de musulmans considérent ce roman comme
blasphématoire. L'ayatollah Khomeyni, qui était
alors le chef spirituel supréme d’Iran, prononga
méme une sentence de mort (fatwa) a l'encontre
de Rushdie.

Le titre du roman de Salman Rushdie fait allusion
aun récit quifigure dans la biographie officielle
du prophete Mohammed et dans les ceuvres
d'al-Tabari, le grand historien et exégéte du
Coran qui vécut dans les premiers temps de
I’lslam. Méme si nombreux sont les penseurs
musulmans qui considérent que ce récit n'est
pas authentique, il n'en reste pas moins vrai
qu’historiquement il date d'une période trés
ancienne. Selon certains historiens occidentaux
de l'islam, tel W. Montgomery Watt, I'authen-
ticité de ce récit, si contraire aux croyances
qui se développerent par la suite, parait plus
vraisemblable qu’une pure invention.

En s'attaguant au polythéisme, Mohammed
s'estheurté a une opposition qui s’explique en
partie par le fait qu'il remettait ainsi implicite-
ment en question les convictions religieuses
des ancétres de ses contemparains. Dans un
récit d'al-Tabari, il est écrit que le prophéte
Mohammed espérait avoir une révélation qui lui
permettraitde résoudre la situation conflictuelle
gu’il entretenait avec ses compatriotes de La
Mecque. |l se mitalors a réciter la sourate LI,
19-20 : « Que vous semble d’Al-Lat et d'Al
‘Ozza* ? Et cette autre, Manat, la troisiéme
idole ? » Le mot a/-Lat signifie simplement « la
déesse ». Le mot a/-'0zza veut dire « le tout-
puissant » — que I'on assimile & Vénus, |'étoile
du matin, divinité qui était trés populaire chez

les Qoraychites de La Mecque. Manat signifie
« le destin », une notion trés importante dans
les religions arabes préislamiques.

Ces déesses sont considérées comme les filles
dAllah, ce qui pourrait tout simplement vouloir
dire « les divinités féminines ». A I'époque
préislamigue, elles étaient vénérées dans des
sanctuaires autour de La Mecque. Selon la
version d'al-Tabari— qui, ne I'oublions pas, est
contestée —, le prophéte Mohammed aurait
ajouté :« Ces déesses sontd’illustres divinités,
dont I'intercession doit &tre espérée. » Cette
phrase semble reconnaitre un réle subalterne
a ces trois divinités. Mais cette question a eu
d'énormes répercussions dans la théologie
méme de I'islam. En effet, selon la doctrine
« de I'Abrogeant et de I'’Abrogé » (an-nassikh
wal mansoukh) (cf. chapitre 5 — Le Coran,
partie « Les versets abrogés »), les versets
sataniques ont été supprimés du Coran, alors
méme que le Prophéte — inspiré en secret par
Satan le tentateur — aurait présenté les déesses
anté-islamiques comme étant de nature quasi
divine. « Déesses sublimes », comme disait Régis
Blachére, un traducteur francais du Coran.

Comment expliquer que le prophéte d'Allah
pouvait se tromper ? La doxa évoque le fait que
Satan était a la manceuvre et pronongait & haute
voix les noms des deux divinités  la place méme
du Prophéte,ce quin'a pas manqué d'abuser les
croyants. D'ailleurs, le Coran le fait savoir clai-
rement: « Nous n'avons envoyé avant toi ni pro-
phéte ni apdtre sans que le Démon intervienne
dans ses désirs », mais « Dieu confirme ensuite
ses versets, car |l est celui qui sait » (XXII,
52). Depuis quatorze siécles, I'hnerméneutigue
musulmane travaille ces versets. Elle en extrait
le sens profond et pose, en face, les éléments qui
permettent d’isoler les vrais et les faux versets.




_ Chapitre 5: Soumission a Dieu

Les Versets sataniques (suite)

Lorsque I'écrivain anglo-britannigue s'est
emparé du sujet, la situation hyper-idéologique
de I'islam, notamment en Iran, favorisait une
confrontation grandeur nature. Aussil‘ayatol-
lah Khomeiny n'a-t-il pas hésité a décréter la
mort du « mécréant » Rushdie. La-dessus, la
planéte tout entiére s'est enflamrpée, les uns
soutenant la fatwa de mise a mort, les autres
la condamnant sans réserve. Piquée au vif,
I'intelligentsia laique d’Occident a trouveé |a
un théme a sa mesure pour manifester son
refus de toute dictature au nom de Dieu, tandis
que la mollarchie iranienne y a vu un intérét
secondaire puissant : s'emparer du monopole
de la bonne parole enislam au détriment de ses
rivaux sunnites, arabes et surtout wahhabites.
Ce qu'il faut retenir, c'est que ce combat entre
Orient et Occident en cachait un autre, tout
aussi frontal, la rivalité entre voisins : les chiites

d’un coté, conduits par I'lran, et les sunnites
de l'autre, conduits par I’Arabie Saoudite. Plus
subtilement encore, les chiites considéraient
que les sunnites avaient perdu leur ame, car
comme |'lrak au temps du Baath (et de Saddam
Hussein), ils se proclamaient ouvertement
laiques, voire athées.

Enfin, dernier niveau d‘antagonisme subver-
sif ; le matérialisme dialectique des anciens
communistes opposés a la spiritualité chiite
et au clergé dogmatique wahhabite qui, dans
ses livres sacrés, était supposé détenir la
« verité » voulue par Allah. L'affaire dite « des
versets sataniques » a tout & coup réveillé un
torrent d’acrimonies et de haines régionales
ancestrales.

Et aprés tout, pourquoi pas ? L'islam a accepté l'existence d’un certain

99

nombre d’entités intermédiaires entre Dieu et les hommes, comme les anges
et les djinns (cf chapitre 7). Alors pourquoi ne pas accepter aussi ces entités
pour se concilier les bonnes graces des habitants de La Mecque qui recurent
ces paroles du prophéte Mohammed avec tant de joie. En réalité, cela aurait
signifié un retour au polythéisme. Par la suite, 'ange Gabriel a informé
Mohammed qu'il avait été induit en erreur par Satan. Mohammed supprima
cette déclaration sur le rdle d’intercession des divinités en question et les
remplaca par de nouveaux versets recus en révélation, notamment le verset
LIII, 23 qui dit que ces trois divinités ne sont que des noms et n’existent pas
en réalité. Les versets supprimés sont appelés « versets sataniques ». Si l'on
ne sait pas avec certitude si cette histoire remonte effectivement au temps
du prophéte Mohammed, elle n'en reflete pas moins les débats conflictuels
qui eurent lieu autour du theéme de '« unicité » de Dieu et de '« association »
(chirk).



’00 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes .

La chahada: le premier pilier de I'islam

La profession de foi principale (chahada) de
I'islam constitue le premier et le plus impor-
tant des cinq piliers de I'islam (ef. chapitre 9).
La premiere partie de cette profession de foi
repose sur |'affirmation de I'unicité de Dieu
(tawhid) qui est fondatrice dans I'islam. Elle

seul et méme endroit dans le Coran, ces deux
parties (de part et d'autre de la conjonction
« et ») y figurent un certain nombre de fois
séparément. Ainsi, dans la sourate 111, 18, il est
dit : « Dieu atteste, et aussi les Anges et les
doués de science, qu’il n'y a point de divinité a

part Lui, le Mainteneur de la justice. Point de

.....

déclare : « Il n'y a pas d’autres dieux que Dieu
et Mohammed estle messager de Dieu. » Méme
si cette profession de foi ne se trouve pas a un

Vocabulaire : Allah est Dieu

Le mot Allah apparait plus de 2500 fois dans le Coran. Allah est
probablement une contraction de deux mots : l'article défini « le » (al) et

« dieu » (ilah). Pour les musulmans, Allah est le dieu originel de la Kaaba,
le sanctuaire sacré de La Mecque (cf chapitre 9). Cependant, a I'époque
préislamique, les habitants de La Mecque vénéraient Houbal, le dieu

de la Lune, et al-'Ozza. Bien avant I'époque de Mohammed, les Arabes
considéraient déja Allah comme une divinité arabe importante. Le pére de
Mohammed s'appelait en effet ‘Abd Allah, ce qui signifie « le serviteur de
Dieu ».

De nos jours, pour les musulmans et dans le Coran, Allah est simplement le
nom de Dieu. En fait, Allah est exactement le mot arabe que l'on traduit par
« Dieu » en frangais (avec un D majuscule). Quand les premiers chrétiens
ont traduit la Bible en arabe, ils ont utilisé le mot « Allah » chaque fois qu'ils
avaient le mot « Dieu » dans le texte original écrit en grec ou en hébreu.

Pour les musulmans, Allah est le méme dieu que celui des Ecritures saintes
des chrétiens et des juifs car I'islam se situe dans la continuité du judaisme
et du christianisme. Pour les musulmans, ces trois religions ont le méme dieu
et les mémes Fcritures saintes mais chacune prétend réformer, améliorer et
accomplir celle qui I'a précédée.

Si musulmans, chrétiens et juifs sont d’accord pour reconnaitre qu'ils
vénerent le méme Dieu, en revanche il est peu probable qu'ils considérent
Vishnou (un dieu hindou) ou Bouddha Amida de 1a méme facon que Dieu ou
Allah. Dans I'hindouisme populaire, il y a trois grandes divinités - Brahma,
Vishnou et Shiva. La majorité des hindous vénérent Vishnou, Shiva et bien



Chapitre 5 : Soumission a Dieu

d'autres déesses. A un niveau un peu plus élaboré, le niveau de la réalité
ultime est percu comme une réalité cosmique impersonnelle (Brahman) qui
est identique a I'essence intime de chaque personne ('Atman ou « ame »).
Le salut consiste & prendre conscience — par exemple en recourant a la
méditation poussée par le yoga — que ’Atman est identique a Brahman.

Les chrétiens et les juifs considérent que l'islam est une religion qui est
venue apres le judaisme et le christianisme. Ils considérent tout aussi
naturellement que le prophéte Mohammed est le fondateur de l'islam,

tout comme Abraham, Moise et Jésus sont les fondateurs du judaisme ou
du christianisme. Il ne faut pas croire que les musulmans ne soient pas
conscients des transformations qu'a connues l'islam depuis le vii© siécle.
Mais, de leur point de vue, I'islam est la religion originelle de 'humanité
que Mohammed est venu restaurer. Dans le Coran, Adam est la premiére
personne a vénérer Allah/Dieu. Abraham est le fondateur par excellence de
la religion musulmane. Le Coran fait d'ailleurs allusion & Abraham qui rejette
les autres dieux dans la sourate VI, 74-79.

Attester de la suprématie de Dieu

Comment peut-on savoir avec certitude qu’il n'y a qu'un seul Dieu ? Comment
Mohammed I'a-t-il su ? Comment les gens de La Mecque l'ont-ils su ? Le Coran
appelle chaque verset un « signe » (aya), ce qui est une preuve de I'existence
de Dieu.

I »* Le Coran en lui-méme est un signe de Dieu. Chaque verset du Coran est
appelé en arabe un signe. En francais, on utilise le terme de verset.

¥ RSTE A

M La création du monde est un signe de Dieu. Dans la sourate XIII, 2,
il est dit : « Dieu est Celui qui a élevé [bien haut] les cieux sans piliers
visibles. Il S'est établi sur le Tr6ne et a soumis le soleil et la lune, chacun
poursuivant sa course vers un terme fixé. Il régle I'Ordre [de toute
chose] et expose en détail les signes afin que vous ayez la certitude de la
rencontre avec votre Seigneur. »

% S TN R WS,

R A R T e R D T

+»~ Les cycles de la nature sont autant de signes supplémentaires qui
attestent I'existence de Dieu. Dans la sourate XXXVI, 33, il est dit :
« Une preuve pour eux est la terre morte, a laquelle Nous redonnons
la vie, et d'ot1 Nous faisons sortir des grains dont ils mangent. Nous y
avons mis des jardins de palmiers et de vignes et y avons fait jaillir des
sources. » On comprend que la pluie qui tombe dans le désert aride
et le transforme en verdure puisse sans aucun doute &tre assimilée
a un miracle dans les terres arides ol vivaient Mohammed et ses
contemporains.



702 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

| »# Le soin que Dieu prend de 'humanité est un autre signe de la réalité
de Dieu. L'expression la plus importante de la sollicitude divine est le
fait que Dieu envoie des prophétes pour prévenir son peuple afin qu'il
sache comment échapper a la damnation éternelle comme il est dit
dans la sourate XXX, 47 : « Nous avons effectivement envoyé avant toi
[c’est-a-dire Mohammed] des Messagers vers leurs peuples et ils leur
apportérent les preuves. Nous nous vengeames de ceux qui commirent
les crimes [de la négation] ; et c’était Notre devoir de secourir les
croyants. »

DTN R e e ER T e R W S A

1+ La raison humaine et la logique fournissent des preuves de I'existence
de Dieu ainsi que quelques enseignements sur les attributs de Dieu
selon les théologiens et les philosophes. Les preuves logiques de
I'existence de Dieu présentées par les théologiens musulmans du Moyen
Age sont les mémes que celles données par les philosophes juifs, tel
Maimonide, ou les théologiens chrétiens tel saint Thomas d’Aquin.
Al-Ghazali, le théologien musulman le plus brillant, a déclaré que si I'on
considére la complexité de I'ordre de 'univers, on peut logiquement en
conclure que I'univers doit avoir un créateur qui est différent de 'univers
lui-méme.

T e e T ST T ey

Définir les attributs de Dieu

Le verset du Trone (sourate I1, 255) est I'un des plus célébres du Coran. 11
fait partie d’'un ensemble plus vaste de passages tirés du Coran qui traitent
de l'idée de refuge. Le verset du Trdne est fréquemment inscrit sur des
amulettes (pour protéger du mauvais ceil) et sur les pierres tombales.

Dieu ! Point de divinité a part Lui, le Vivant, Celui qui subsiste par lui-
méme. Ni somnolence, ni sommeil ne Le saisissent. A lui appartient tout

ce qui est dans les cieux et sur la terre. Qui peut intercéder auprés de Lui
sans Sa permission ? Il connait leur passé et leur futur. Et, de Sa science, ils
nembrassent que ce qu'll veut. Son Tréne déborde les cieux et la terre, dont
la garde ne Lui coiite aucune peine. Et Il est le Trés Haut, le Trés Grand.

Le fait davoir appris grace a la Révélation (le Coran) ou la raison humaine
que Dieu existe n'empéche pas que I'on cherche a en savoir plus sur Dieu.
Comme le montre le verset du Trone, I'islam partage avec le christianisme

et le judaisme la conviction que I'on peut affirmer certaines choses sur Dieu.
Les théologiens musulmans appellent ses qualités liées a la nature de Dieu
les « attributs de Dieu » L'étude des passages du Coran qui parlent de Dieu,
en particulier ceux qui donnent une liste d'épithétes, de titres ou de noms de
Dieu, a permis aux théologiens musulmans comme Al-Ghazali, déja cité, de
définir les attributs de Dieu les plus essentiels :

I 1 La science : Dieu connait tout.

| Le pouvoir : Dieu peut tout.



Chapitre 5: Soumission a Dieu

1~ La volonté : tout arrive selon la volonté de Dieu.
1~ La vie : Dieu vit éternellement.
1~ La Parole : le Coran est le verbe éternel de Dieu.

= [’écoute : Dieu entend tout.

TR RO R

3 +» La vue : de mé&me que Dieu entend tout, il voit tout également. Rien ne lui
. échappe.

D’autres attributs découlent de ces sept principaux. Par exemple, le pouvoir
de Dieu implique que Dieu est créateur. La science de Dieu et sa volonté
impliquent l'idée de prédestination dans la mesure ot Dieu a la fois sait et
choisit qui sera sauvé et qui sera damné. La faculté de voir et d'entendre de
Dieu implique l'attribut de la justice au moment de rendre le jugement.

Aimer et connaitre Dieu

Selon Abou Hamid al-Ghazali (1058-1111), personne d’autre que Dieu ne peut
connaitre Dieu. Cependant, le fait de savoir que l'on ne peut pas connaitre
I'essence de Dieu est I'approche la plus parfaite que I'on puisse avoir de la
connaissance de Dieu.

Les hommes peuvent savoir quelque chose de Dieu en connaissant ses
attributs. Cela signifie que les attributs de Dieu ne se comprennent pas
seulement de facon intellectuelle mais aussi de maniére intuitive, en
s’'incarnant dans la vie quotidienne du croyant.

Dans I'islam, cette idée que I'on ne peut pas connaitre Dieu hormis dans le
soufisme est contrebalancée par d’autres affirmations sur la proximité de
Dieu qui permet d'acquérir tout de méme une certaine connaissance de Dieu,
aussi infime soit-elle. Deux versets du Coran reflétent certainement le mieux
cette immanence de Dieu :

Nous avons effectivement créé '’homme et Nous savons ce que son
dame lui suggere et Nous sommes plus pres de lui gue sa veine jugulaire
(sourate L, 16).

Ne vois-tu pas que Dieu sait ce qui est dans les cieux et sur la terre ? Pas de
conversation secréte entre trois sans qu'll ne soit leur quatriéme, ni entre
cing sans qu’ll n'y soit leur sixieme, ni moins ni plus que cela sans qu’ll ne
soit avec eux, la o ils se trouvent. Ensuite, Il les informera, au Jour de la
Résurrection, de ce qu'ils faisaient, car Dieu est Omniscient (sourate LVIII, 7).

Les musulmans aspirent certes & connaitre Dieu de bien des maniéres, mais
la chose la plus importante est de l'aimer. Ahmad al-Ghazali (mort en 1126),
moins connu que son grand frére, le célébre théologien musulman, a écrit
que 'amour est ce qui pénétre I'ame humaine et I'objet ultime de 'amour est

103



’04 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

<5

Co,

Dieu. Nombreux sont les poétes qui, comme al-Roumi (1207-1273) et Farid
al-Din ‘Attar (1119-1220), ont développé le theme de 'amour de Dieu pour
I'’humanité et 'amour de I'homme pour Dieu.

Aussi loin que les historiens remontent, ils s'accordent pour dire que la
premiére a mettre 'accent sur 'amour fut la mystique des premiers temps de
I'islam Rabi’'a al-Adawiya (713-801). S'il existe d’autres sources d’information
sur cette femme antérieures a celle-ci, la plus importante est le récit que fit
Farid ud-Din ‘Attar dans son ouvrage intitulé Mémoires des saints. Le récit de
‘Attar mentionne une citation de Rabi'a al-Adawiya, souvent rapportée sur
I'importance pour I'homme d'aimer Dieu :

O Dieu, si je Vous honore par peur de l'enfer, que je briile en enfer et si
Je Vous honore dans l'espoir d'aller au paradis, excluez-moi du paradis ;
mais si je Vous honore pour Vous-méme, ne me refusez pas votre beauté
éternelle.

L'historien rapporte un autre incident oli Rabi’a marchait i toute vitesse

sur un chemin. Elle portait de I'eau dans une main et du feu dans I'autre.
Quelqu’un lui demanda pourquoi elle faisait cela. Elle lui répondit que I'eau
servait a éteindre le feu de I'enfer et que le feu servait & embraser le paradis.
Pour quelle raison cette image ? Uhomme ne doit pas aimer Dieu par peur
du chatiment de 'enfer ou par désir de récompense au ciel, mais simplement
pour I'amour de Dieu lui-mé&me.

Invoquer les 99 noms de Dieu

Selon une tradition (hadith) : « Lapdtre de Dieu a dit Dieu a 99 noms, et celui
qui les connait tous ira au paradis. » Ces noms se trouvent en général dans
le Coran ou sont dérivés de descriptions de Dieu qui figurent dans le Coran.
La liste des 99 noms commence souvent par les 13 noms qui figurent dans la
sourate LIX, 22-24 qui s’ouvre ainsi :

C’est Lui Dieu. Nulle divinité autre que Lui, le Connaisseur de UInvisible tout
comine du visible. C'est Lui, le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux.

C’est Lui, Dieu. Nulle divinité que Lui. Le Souverain, le Pur, LApaisant,
Le Rassurant, le Prédominant, Le Tout-Puissant, Le Contraignant,
L’Orgueilleux. Gloire a Dieu ! Il transcende ce a quoi ils Lassocient.

En réalité, Dieu a 100 noms mais le 100¢ est caché. Ce 100° nom, c'est Allah.
En outre, si I'on combine plusieurs listes ensemble, on obtient plus de 99
noms. Certaines traditions parlent de 1000 noms, une maniére d’indiquer
que les noms de Dieu sont aussi infinis que ses qualités. Pour aller plus loin,
nous vous suggérons la lecture de l'article de Louis Gardet intitulé « Al-asma
al-husna » (« Les Beaux Noms d’Allah »), paru en 1958 dans I'’Encyclopédie de
lislam (Paris, éditions Maisonneuve et Larose) et encore trés valable. On
trouve deux autres ouvrages sur cette question : Ibn ‘Ata Allah, Traité sur le



o _____Chapitre 5: Soumission a Dieu

nom dAllah (Paris, Les Deux Océans, 1981, tomes 1 et 2) et D. Gimaret, Les
Noms divins en Islam. Exégése lexicographique et théologique (Paris, Cerf,
1988) ; Al-Tirmidhi (824-892) est I'auteur de I'un des six recueils de hadiths
sunnites qui sont reconnus officiellement. L'un de ceux-ci (le numéro 117)
contient une liste habituelle de 99 noms comme le Souverain, le Saint, la
Paix, le Sécurisant, le Protecteur, le Puissant, le Contraignant, le Grand en
Majesté, le Créateur, le Producteur, le Formateur, le Pardonnant, le Dominant,
le Donateur gracieux, le Pourvoyeur, le Conquérant qui donne la victoire,
’Omniscient, Celui qui retient, Celui qui donne en abondance, Celui qui
abaisse et Celui qui éleve.

Ibn ‘Arabi (1165-1240), considéré par certains comme le plus grand
théologien soufi et par d’autres comme un hérétique, a déclaré que les noms
de Dieu sont des potentialités créatrices présentes dans l'essence de Dieu.
Dieu permet a ces potentialités de se manifester dans sa création du cosmos
et de '’humanité. Lamour est la force qui permet a Dieu de créer I'univers.
Un hadith favori de Ibn ‘Arabi et d’autres soufis déclare : « I'étais un Trésor
Caché qui désirait étre connu. C'est pourquoi j’'ai créé les créatures pour
gu’elles Me connaissent. » Peut-&tre parce que la lumiére est percue comme
étant la plus immatérielle des substances, les soufis en particulier, mais
aussi l'islam en général, ont souvent parlé de Dieu comme d’une lumiére. Les
noms de Dieu sont comme des rayons de lumiére qui s’échappent du soleil.

« La lumiére », 'un des 99 noms, est mentionnée dans la sourate XXIV, 35

qui contient, elle aussi, les versets importants dits « du refuge » dont voici le
texte :

Dieu est la Lumiére des cieux et de la terre. Sa lumiére est semblable a une
niche oi se trouve une lampe. La lampe est dans un [récipient de] cristal
et celui-ci ressemble a un astre de grand éclat ; son combustible vient d'un
arbre béni : un olivier ni oriental ni occidental dont Uhuile semble éclairer
sans méme que le feu la touche. Lumiére sur lumiére. Dieu guide vers Sa
lumiére qui Il veut. Dieu propose aux hommes des paraboles et Dieu est
Omniscient.

Division de ces noms en catégories

Les noms de Dieu sont regroupés ou récapitulés de diverses maniéres. Un
regroupement en particulier comporte tous les noms liés a la miséricorde
ou a la beauté (jamal), un autre est consacré aux noms liés a la rigueur

ou a la majesté (jalal). Les Occidentaux imaginent souvent que le Dieu

des musulmans est prompt 4 la colére car la justice de Dieu réclame que

le méchant soit puni et que les vivants soient rappelés a I'ordre pour ne

pas avoir a souffrir les tourments éternels de I'enfer. Il est tout aussi aisé

de trouver dans la Bible des commentaires effroyables sur le courroux de
Dieu. Cependant, tout comme la Bible, le Coran met davantage I'accent sur la
miséricorde de Dieu plutét que sur sa colére.

105



706 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

Dans les 99 noms de Dieu, les noms liés & la miséricorde sont beaucoup plus
nombreux que ceux li€s a sa majesté ou a son courroux. Un célébre hadith
qadsi (un hadith saint dans lequel c’est Dieu qui parle) déclare : « Quand Dieu
a décrété la création, il s'est engagé Lui-mé&me a écrire dans Son livre placé
devant Lui : “Ma miséricorde est plus grande que ma colére”. »

Faire mention de ces noms

La sourate XVII, 110 recommande également I'invocation des noms de Dieu.

Dis : « Invoquez Dieu, ou invoquez le Tout Miséricordieux. Quel que soit le
nom par lequel vous Uappelez, Il a les plus beaux noms. Et dans ta priére,
ne récite pas a voix haute ; et ne I’y abaisse pas trop, mais cherche le juste
milieu entre les deux. »

La méditation et la récitation des noms de Dieu occupent une place centrale
dans la dévotion musulmane. Le Coran insiste sur le fait de « faire mention
de Dieu » (dhikr Allah). La pratique du dhikr est plus particuliérement
développée dans le soufisme (cf chapitre 13). La répétition des noms de Dieu
implique une méditation mentale et intérieure centrée sur Dieu. Cependant,
avant toute chose, I'injonction du Coran porte sur la récitation orale des
noms de Dieu. Selon la Tradition, le prophéte Mohammed a dit : « Que ta
langue reste humide de I'invocation de Dieu », ce qui met clairement I'accent
sur 'aspect vocal de cette invocation. Les musulmans utilisent souvent un
chapelet de perles enfilées sur une corde ou une ficelle (subha) pour réciter
les noms de Dieu. Le rosaire est constitué de trois séries de perles enfilées
& la maniére d'un collier. Trois grosses perles séparent chaque série. Ces
perles permettent de compter et de savoir oi1 'on en est dans la récitation
des 99 noms de Dieu.

Le touriste qui se proméne dans un pays arabe prend souvent plaisir &
photographier ces chapelets aux perles de couleurs vives et variées. Il existe
des chapelets a tous les prix. Certains sont faits avec des perles en plastique
bon marché, d’autres sont en ivoire ou en tout autre matériau précieux. On
ne trouve pas de mention du chapelet dans le Coran et certains musulmans
conservateurs comme les wahhabites d’Arabie Saoudite rejettent I'usage du
chapelet qu'ils considérent comme une « innovation » (bid’a). 1l est possible
que la pratique du chapelet soit venue assez tardivement dans I'islam.
D’autres religions comme le bouddhisme l'avaient déja introduit longtemps
auparavant pour aider les fideles a réciter le nom de Bouddha Amitabha, et le
catholicisme pour aider les fidéles a faire leurs dévotions et leurs priéres.



Chapitre 6
Le credo des musulmans

F N NN R N RN RN N N N N N N N N NN N NN N NN NN N

Dans ce chapitre

P Comprendre les fondamentaux de la foi
» Considérations sur la foi musulmane

P Rapport de la théologie a la philosophie

L B BN N BN BN IR B BN OBR OBR BN BN BE BN BN BN BN BN BN BN BR BN BN BN OB BN O N BN BN OB BN BN BN OBE BN OB BN BN BN BN O B NN NN N N N

L ’islam n’est ni immuable ni totalement figé sur des représentations
médiévales. Et les questions doctrinales qui vont &tre traitées dans

ce chapitre sont a la fois valables en leur temps et encore tout a fait
pertinentes pour les musulmans d’aujourd’hui. Dans les premiers temps
de I'islam, on avait vite fait de traiter d'incroyant celui avec lequel on
n'était pas d'accord, et cette tendance n'émanait pas seulement de groupes
intégristes. De nos jours, ce type d'accusation existe encore et s'exerce non
seulement a I'encontre de non-musulmans, mais aussi d’autres musulmans
(comme le fait aisément ressortir 'examen des listes de courriels et de
sites web musulmans). Certains extrémistes déclarent que quiconque n'est
pas d’accord avec leur fagon de comprendre I'islam et ne défend pas leur
cause est un incroyant (kafir). Ce qui est certain, c’est que le repli semble
s’aggraver, a moins qu'il ne donne naissance a une religion digne, dépouillée
de ses vieux postulats et de ses mythes.

Enoncé des cmq croyances essentielles de
lislam

Un hadith (tradition) bien connu rapporte que I'ange Gabriel ayant pris
forme humaine, tout de blanc vétu, vint s’asseoir a coté de Mohammed et
de ses compagnons. Il s'adressa & Mohammed et lui demanda : « Qu'est-ce
que l'islam ? » Mohammed répondit en dressant la liste des cing grandes
prescriptions rituelles de I'islam. Chomme en blanc lui posa alors

cette question : « Qu'est-ce que la foi (iman) ? » Mohammed répondit en
mentionnant les cing croyances essentielles de I'islam. Lange fit 'éloge de




]08 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

ces réponses et lui posa une troisieéme question : « Qu'est-ce que la vertu
(thsan) ? Mohammed répondit : « Que I'on adore Dieu comme si on 'avait vu,
parce que méme si nous ne le voyons pas, lui nous voit. » 'homme en blanc
disparut alors.

Les trois questions de Gabriel correspondent a la division islamique
traditionnelle de la religion en trois parties : 'adoration (ibada, littéralement
« service »), la croyance en Dieu (iman, ou foi), et I'éthique (ihsan,
littéralement « vertu » et « intégrité morale »). En répondant a la premiére
question, Mohammed fait référence aux cinq piliers du culte (cf chapitre 9),
également appelés les cing piliers de la religion ou les cinq piliers de I'islam.
Ces cinq piliers se résument en cing points : le témoignage que seul Dieu

est Dieu et que Mohammed est son messager, les cing priéres quotidiennes,
I'observance du jeline durant le mois de ramadan, I'aumdne et 'obligation
du pelerinage a La Mecque au moins une fois dans sa vie. Les circonstances
dans lesquelles ces questions ont été posées indiquent bien la priorité des
obligations rituelles dans la vie d'un musulman. Le musulman ordinaire
accepte la croyance de base de sa religion avec la foi du charbonnier,

sans chercher a approfondir les questions d'ordre théologique. Son effort
conscient en tant que musulman est plus axé sur la soumission active a Dieu
(culte et service) que sur une adhésion intellectuelle 4 une définition de Dieu
(croyance).

Si vous interrogez un musulman sur ce a quoi il croit, il vous répondra trés
probablement en citant les cing articles du credo musulman mentionnés
par Mohammed en réponse a 'ange Gabriel. Les trois premiers éléments
de la réponse de Mohammed sont également énoncés dans la sourate II,
285 qui indique que chaque musulman croit « en Dieu, ses anges, ses livres
et ses messagers » Le hadith de Gabriel ajoute deux autres croyances
(dans certaines versions, une seulement) aux quatre mentionnées dans la
sourate [I, 285.

Ces croyances sont souvent désignées sous le nom des « cinq piliers

de la foi ». Parfois, il est fait allusion aux « six piliers de la foi ». Car si en
général I'attachement aux livres venant de Dieu et aux prophétes de Dieu

est considéré comme étant un seul et méme pilier, certains musulmans
considérent que cela en fait deux. Ni le Coran ni le hadith de Gabriel ne
spécifient comment les compter et 'expression arabe employée normalement
pour les qualifier est celle d'arkan al-islam - les piliers de I'islam (sans
spécification du nombre). En fait, il existe plusieurs versions anciennes du
hadith de Gabriel qui ne comportent pas toutes le méme nombre d’articles de
foi, ni ne s’y référent de la méme maniére. Peu importe que I'on dise qu'il y a
cing ou six piliers, le contenu de la foi est identique dans les deux cas. Il suffit
que vous sachiez que certains ouvrages feront référence a cing piliers de la
foi et d’autres, moins nombreux il est vrai, & six. [l est cependant important
de ne pas confondre les « piliers de I'islam » (qui sont les piliers du culte, de
la pratique religieuse) et les « piliers de la foi » (les croyances).




Chapitre 6: Le credo des musulmans

Les piliers de la foi fournissent un récapitulatif commode des croyances
musulmanes de base. Si vous voulez en savoir plus sur I'une d’entre elles,
reportez-vous au chapitre mentionné entre parenthéses ol ce point précis
est abordé en détail.

Croire en Dieu

« Il n'y a pas d’autre dieu que Dieu » — la premiére moitié du témoignage de
base de la profession de foi musulmane (chahada) affirme sans équivoque
cette conviction simple mais fondamentale de I'islam. En théologie, le terme
qui exprime ce concept est I'unicité (fawhid). Le mot arabe fawhid (unicité)
signifie une unité comptable : Dieu est un parce qu'aucun autre dieu n'existe
en dehors de lui. Dieu est un du fait qu'il ne se manifeste pas sous la forme
de plusieurs personnes. Lislam rejette tout ce qui a trait au concept chrétien
d’'un Dieu en trois personnes (peére, fils et Saint-Esprit) ou au concept hindou
d’un dieu tel Vishnou qui se manifeste sous dix incarnations différentes.

Il existe des chrétiens qui considérent Jésus comme un prophéte trés
important de Dieu mais qui rejettent I'idée qu’il puisse avoir lui-méme une
nature divine. Ce sont les « unitariens » (plutot proches des protestants).

On les qualifie parfois en frangais d’« anti-trinitaires » et en arabe de
muwahhidin, un terme également utilisé pour désigner les musulmans en
général.

Dieu est un parce qu'il n'a aucun associé — ni épouse, ni parents, ni enfants —,
contrairement aux dieux des religions polythéistes. Le plus grand péché
dans l'islam est le péché d'« association » (chirk), un terme souvent utilisé
dans le Coran pour parler des habitants de La Mecque qui ont continué

a adorer d’autres dieux. Celui qui a commis le péché d’« association » est
susceptible d’encourir la peine de mort dans ce bas monde et de passer
I'éternité en enfer dans l'autre (méme si, en fin de compte, Dieu est capable
de pardonner méme aux plus mauvais pécheurs s'il choisit de le faire).
Accuser quelqu'un de chirk est la pire accusation que I'on puisse proférer a
I'encontre d’un coreligionnaire musulman et un terme de dérision appliqué
aux incroyants. La personne qui est coupable de chirk est considérée comme
étant kafir, c’est-a-dire mécréante.

De nos jours, certains sites web musulmans intégristes et certains décrets
(fatwas) publiés par des terroristes islamistes qualifient tous les non-
musulmans de kafir alors mé&me que le Coran prévoit que 'on accorde un
traitement privilégié aux juifs et aux chrétiens et qu'on ne les accuse pas de
chirk. Les musulmans extrémistes d’aujourd’hui (et méme d’hier, dans les
premiers temps de I'islam) ont parfois tendance & qualifier de kafir (pluriel
kouffar) d’autres musulmans qui ne partagent pas leurs croyances sur un
point particulier ou qui ne veulent pas défendre les mémes causes qu'eux.
Aujourd’hui, le mot kafir est pratiquement synonyme d’athée. Un kafir au
sens d'athée est davantage celui qui par ses actions s'oppose activement a

109



] 10 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes

la volonté de Dieu plutét que quelqu’un qui se contente de rejeter le concept
de Dieu comme proposition philosophique. Il peut paraitre étrange que I'on
utilise le méme terme pour désigner quelqu'un qui est athée (qui ne croit pas
en Dieu) et un polythéiste (qui croit en plusieurs dieux). Mais ce nest pas
étonnant pour un musulman car, pour lui, celui qui croit en plusieurs dieux
nie I'existence du seul vrai Dieu, tout comme I'athée déclaré qui ne croit pas
en Dieu.

Dieu est un parce qu'il est unique. Dieu est au-dessus de tout et n'a pas
d’adjoint. Rien ne peut €tre comparé a Dieu parce que rien n'est comme Dieu.
Rien ne peut &tre ajouté ou retiré qui le rendrait plus parfait, plus sage, plus
puissant ou plus savant. Il est parfait et le seul de la Création tout entiére
(minérale, végétale, animale et humaine) qui existe de toute éternité depuis
toujours et pour toujours.

Si la croyance en Dieu implique d’adhérer intellectuellement au concept

de l'existence de Dieu, cette adhésion engage plus profondément encore

celui qui affirme : « Oui, Dieu existe. » Si Dieu est tel que le Coran et I'islam

le voient, alors celui qui dit qu'il croit et n'agit pas en conséquence prouve
par son comportement qu'en fait il ne croit pas vraiment. Si les actions

ne découlent pas de la foi, cela signifie que la foi n’est pas authentique. Il

est important de noter que dans la classification opérée dans la religion
islamique entre culte, foi et vertu (ou éthique), la croyance en Dieu dans le
sens de la soumission a la volonté divine manifestée dans le culte voué & Dieu
est toujours premiére dans chacune des trois divisions.

Croire aux anges de Dieu

Un certain nombre de films exploitent le théme de 'ange qui vient sur terre
pour remplir une mission, reflétant ainsi la fascination qu'exercent les anges
dans la culture populaire (¢f. le film de Wim Wenders Les Ailes du désir). Les
musulmans croient aux anges de la méme fagon que les chrétiens ou les
juifs. Les anges sont d’ailleurs mentionnés dans la Bible et dans la Torah, et
bien siir dans le Coran. Les religions d’Extréme-Orient n'ont en général pas
cette croyance aux anges, bien que divers dieux puissent exercer certaines
des fonctions qui leur sont attribuées dans les trois religions monothéistes.
La représentation de I'ange dans I'imagerie chrétienne est celle d'un étre

a l'apparence humaine doté d’ailes dans le dos. C’est exactement la méme
description qu'en fait le Coran ot les anges sont mentionnés plus de 80 fois.

Méme s'ils ont toujours une allure plus ou moins humaine, certains anges
sont décrits dans la Tradition comme étant effrayants. Les anges sont

des €tres intermédiaires entre les humains et Dieu. Dieu a créé les anges

a partir de la lumiére. En régle générale, ils ne commettent pas de péché

et remplissent un certain nombre de fonctions en tant quagents de Dieu.
Dans l'islam, les anges ont trois fonctions particulierement importantes. Ils



_ Chapitre 6 : Le credo des musulmans

gﬂ\n

4@)

ont d’abord une fonction céleste de louange, de transmission du message
divin et de serviteurs du Trone. En deuxiéme lieu, les anges peuvent

servir d'instrument de Dieu dans les affaires humaines. Ils ont joué un role
important dans les grands moments de la vie de Mohammed ; chaque étre
humain a deux anges gardiens. Troisiétmement, plusieurs anges spécifiques
jouent un role de premier plan a certains moments de I'existence humaine,
notamment au moment de la mort et de la résurrection.

Dans I'islam, Satan, ou Iblis, est un ange déchu qui a été expulsé de la
présence de Dieu parce qu'il a refusé d'obéir a Dieu qui lui a demandé de se
prosterner devant Adam et de le vénérer. Jusqu'au Jugement dernier, Dieu
permet a Satan de tenter les hommes et de répandre la méchanceté sur la
terre. Bien que fréquemment mentionné dans le Coran, Satan dans I'islam n’a
pas la stature de puissance contraire a Dieu qu'il revét dans les traditions
juives et chrétiennes. La croyance aux anges inclut également par extension
la croyance en une autre catégorie importante d'étres immatériels, les djinns.
Les djinns sont des étres mineurs qui exercent une certaine influence, bonne
ou mauvaise, sur les affaires humaines (pour en savoir plus sur les anges,
Satan et les djinns, cf chapitre 7).

Croyance dans les livres de Dieu et les
messagers de Dieu

Pour certains, ces deux aspects sont englobés en un seul pilier ; pour
d’autres, ils constituent deux piliers séparés. Ces deux articles de foi peuvent
étre considérés indépendamment I'un de l'autre dans la mesure ot ils
renvoient a deux aspects différents. Cependant, ils ont un rapport logique
entre eux qui ne se retrouve pas dans les autres piliers. Les messagers sont
ceux qui apportent I'Ecriture sainte ; ainsi, croire que ces hommes sont

les messagers de Dieu implique de croire & la Révélation qu'ils apportent.

En gardant toujours présent a 'esprit ce lien qui existe entre les deux,
récapitulons le contenu de ce pilier, ou de ces deux piliers.

Croire & la Révélation divine transmise par les livres

En premier lieu, il s’agit de croire dans le Coran, mais les « livres de Dieu »
incluent également la loi de Moise, les psaumes du roi David et I'Evangile de
Jésus. Ces livres sont des manifestations spécifiques du Livre céleste — qui
reste le Livre par excellence. Bien que la question de la nature du Coran ait
été dés le début le théme d’apres discussions théologiques entre penseurs
musulmans, un consensus s'est forgé qui dure depuis mille ans pour
considérer que le Coran est bien la parole de Dieu & prendre au sens littéral
et qui est éternelle. De méme que Dieu a toujours existé, de méme sa parole,
le Coran, a toujours existé. Quand un musulman récite le texte du Coran, il
actualise le verbe éternel de Dieu. Dans une certaine mesure, ce processus

111



] ] 2 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

est semblable & la psalmodie d’'une incantation sacrée capable d’actualiser

la puissance d’une divinité dans I'hindouisme et le bouddhisme. Une autre
maniére d’exprimer cette vérité de foi est de dire — de méme que dans le
christianisme Dieu se manifeste totalement en Jésus (qui s'appelle « le Verbe »
dans I'Evangile de Jean) - que, dans I'islam, Dieu se manifeste tout entier
dans sa parole, le Coran.

Les révélations faites & Moise, a David et & Jésus proviennent du méme Livre
sacré que celles contenues dans le Coran. Lislam indique que ces révélations
antérieures étaient inachevées dans la mesure ot elles ne constituaient

pas la totalité de la parole de Dieu. Les musulmans croient également

que les juifs et les chrétiens ont intentionnellement ou involontairement
corrompu les livres qu'ils ont re¢us avant eux. C'est la raison pour laquelle
le prophéte Mohammed a recu la Révélation divine dans son intégralité et
sans corruption afin de la transmettre telle quelle. Les musulmans croient
que le Coran est resté sans changement depuis la mort de Mohammed. Par
conséquent, il n'y a pas lieu d'attendre d'autres révélations du Livre divin
parce que dans le Coran, la parole de Dieu est déja présente dans sa totalité.
On retrouve dans le Coran bon nombre de récits et de personnages qui
apparaissent également dans la Bible mais sont souvent rapportés avec des
différences notables. En général, les récits de la Bible ne peuvent toutefois
pas étre mis en parallele avec ceux du Coran. De méme, les récits du Coran
ne trouvent généralement pas d'écho dans la Bible.

On pourrait s’attendre a ce que les musulmans aient également lu la Torah
(les Tables de la Loi de Moise inscrites dans les cinq premiers livres de

la Bible), les psaumes et les Evangiles — au moins pour compléter les
informations livrées dans le Coran et éventuellement préciser le contexte
permettant de mieux comprendre tel ou tel passage. Aprés tout, certains
chrétiens lisent et étudient la Bible des Hébreux en plus du Nouveau
Testament ; alors pourquoi les musulmans ne liraient-ils pas les Tables de
la Loi, les psaumes et les Evangiles ? La réponse est simple : si I'on pense
que 'on dispose d'une édition parfaite et finale d’'un livre (ce qui correspond
a ce que pensent les musulmans du Coran), on ne ressent nullement le
besoin de lire des versions antérieures corrompues de ce livre (pour plus
d’informations sur le Coran, c¢f. chapitre 3).

Croire aux messagers qui révelent les livres de Dieu

Le premier messager est naturellement Mohammed lui-méme, comme
l'affirme la deuxiéme moitié de la chahada : « Mohammed est le messager

de Dieu. » Un messager est quelqu’un qui apporte une révélation du Livre
céleste. Dieu a envoyé sur terre un nombre limité de messagers pour faire
connaitre sa parole. Mohammed est également un propheéte. Dieu a envoyé
beaucoup de prophétes pour mettre en garde les hommes contre le péché et
les sensibiliser au jugement auquel ils seront confrontés s'ils ne reviennent
pas a l'adoration du Dieu unique. Puisque Mohammed a révélé la parole



Chapitre 6 : Le credo des musulmans

4 R,

.

g‘“ﬂ

de Dieu sous sa forme la plus parfaite et la plus accomplie (le Coran), Dieu
nenverra aucun autre prophéte et messager. C'est le Coran qui désormais
joue le role d'avertisseur et appelle a la conversion.

Le Coran mentionne au moins vingt-huit prophétes, dont la plupart
apparaissent également dans la Bible. Certaines références sont incertaines.
C’est pourquoi il est difficile de donner un chiffre exact. On trouve dans le
Coran une multitude d’informations sur certains de ces prophétes, tandis
que d’autres sont tout juste cités. Certains n'apparaissent qu'une seule fois et
d’autres trés souvent, tels Abraham, Noé, Moise ou Jésus. Le Coran est moins
épais que la Bible et rapporte moins d’anecdotes sur les prophétes bibliques.
La plupart de ces prophétes apportent le méme message : une exhortation

a la justice dans les relations avec les autres et un appel a revenir a
I'adoration du Dieu unique, avec la menace du Jugement dernier au jour de la
résurrection pour ceux qui ne tiendraient pas compte du message délivré par
les propheétes.

Certaines personnes qualifiées de « prophétes » dans le Coran sont des
personnages de premier plan dans la Bible mais n'y sont pas considérés
comme des prophétes - tels Adam, Noé, Job, Loth et le roi Salomon. Avec
Abraham et Mohammed, Jésus est I'un des prophétes de I'islam les plus
vénérés. Le Coran affirme sa naissance virginale et son lien de parenté

avec Marie, sa mére, qui est également I'objet d’'une grande vénération. La
majeure partie du récit du ministére de Jésus n'est pas incluse. Il existe deux
grands points de divergence entre la Bible et le Coran sur le regard porté
sur Jésus. Comme tous les prophétes, y compris Mohammed, dans I'islam,
Jésus est seulement un homme. Il n'est pas le fils de Dieu et n’a aucunement
une nature divine. Lislam nie également que Jésus ait été crucifié sur la
croix et qu’il ait ressuscité. Méme si Jésus est trés important, il n'est pas le
sauveur de 'humanité (¢f. chapitre 2 pour plus d'informations sur le prophéte
Mohammed, et chapitre 17 pour en savoir plus sur les prophétes de la Bible
et sur Jésus).

Croire a la fin des temps et a la résurrection
des morts

Les contemporains de Mohammed & La Mecque n'avaient apparemment pas
d’idées trés claires sur la vie aprés la mort. Le mot « destin » désignait une
puissance plus grande que celle des dieux qui déterminent tout. Celui qui
pense que la vie terrestre est la seule que l'on ait est fortement tenté d'en
profiter tant que cela dure. Celui pour qui cette vie est seulement un bref
prélude a I'éternité espére se préparer dés cette vie a connaitre une éternité
de bonheur aprés la résurrection. Le prophéte Mohammed a averti ses
contemporains qu'aprés la mort viendrait le jour de la résurrection. Tous
les faits et gestes d'une personne sont consignés dans un livre qui est placé,

113



’ 74 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes

en fonction du bilan final, soit dans sa main gauche (mauvais signe !), soit
dans sa main droite selon qu’elle ira en enfer ou au ciel. Lislam n’intégre pas
la notion de purgatoire pour ceux qui ne méritent ni le ciel ni I'enfer et ne
prévoit pas non plus de limbes pour ceux qui ne pourraient pas entrer au ciel
sans que cela soit imputable & une quelconque responsabilité de leur part.
Cependant la miséricorde de Dieu est si infinie que méme des musulmans
voués a connaitre I'enfer pourront finalement étre admis au ciel.

Le Coran regorge d’'images de I'enfer mais sans en donner une vision
d’ensemble ni un panorama complet. L'enfer et le ciel ont chacun sept
niveaux. La tradition met 'accent sur la description des supplices de I'enfer
de facon trés visuelle. Généralement, la punition est proportionnelle au
péché. La description des tortures de I'enfer est semblable a celle que I'on
trouve dans beaucoup de religions. Le « feu » est la caractéristique principale
de l'enfer. Le ciel est décrit comme un jardin bien arrosé dans lequel ceux
qui ont recu le salut ménent une existence sereine. Le but de ces visions du
ciel et de I'enfer est de motiver les vivants pour les inciter a vivre de facon
a éviter l'enfer et & mériter le ciel au jugement final. Bien que les musulmans
croient que tout le monde repose dans la main de Dieu, beaucoup sont
enclins a penser qu'en tant que musulmans la miséricorde de Dieu leur est
davantage acquise pour entrer au paradis.

La tradition islamique fournit une image détaillée de ce qui se produit dans
la période qui se situe entre la mort et I'entrée au ciel ou en enfer. Apres

la mort, deux anges procédent a 'examen du défunt enterré, ce qui peut
conduire a une période limitée dans le temps de punition dans la tombe.
Divers événements signalent la venue de la fin des temps ol tous seront
ressuscités et passeront I'épreuve ultime du Jugement dernier (pour

plus de détails sur la fin des temps, le jugement dernier, le ciel et I'enfer,

cf. chapitre 7).

Toutes les religions sont confrontées au probléme du rapport entre le libre
arbitre et la prédestination. La plupart des personnes ressentent plus

ou moins intérieurement que leurs actions en ce monde affectent dans
une certaine mesure leur destin ici-bas. Celui qui n'étudie pas n'aura pas
de bonnes notes. Celui qui est tire-au-flanc a son travail n'obtiendra pas
de promotion. Le libre arbitre consiste a reconnaitre que c’'est & chacun

de prendre la décision d'étudier ou non, de s'impliquer ou non dans son
travail. Les religions prolongent ce concept de libre arbitre dans l'au-dela.
L'hindouisme et le bouddhisme partagent une méme conception du karma
(« on récolte ce que I'on a semé »). lls croient également a la réincarnation
ou a la renaissance. Ce qui nous arrive dans cette vie est simplement le
fruit et I'aboutissement de nos actes dans une vie passée. Si vous souffrez
dans cette vie, ce n'est pas par punition mais simplement la conséquence
naturelle des choix que vous avez faits dans une vie précédente. Les
religions monothéistes (judaisme, christianisme et islam) ne croient pas a
la réincarnation. On ne vit qu'une fois et les choix que I'on fait dans cette vie




~___ Chapitre 6: Le credo des musulmans

sont déterminants pour la vie éternelle. Dire que je peux librement faire ces
choix, c’est affirmer mon libre arbitre.

Les religions monothéistes affirment généralement que Dieu est responsable
en dernier lieu de tout ce qui se produit. S'il en était autrement, ce serait
diminuer la toute-puissance de Dieu. Probléme : comment peut-on dire

que les hommes sont responsables de leurs propres actions et affirmer en
méme temps que Dieu est le maitre de I'univers ? Si, en revanche, on met
I'accent sur la prédestination voulue par Dieu, on risque d’étre tenté de dire
que sa mauvaise (ou bonne) fortune est simplement I'effet de la volonté
mystérieuse de Dieu. En outre, si Dieu détermine tout (le bien et le mal),
alors je peux aussi bien faire tout ce qui me plait puisque de toute facon
Dieu a déterminé & I'avance le résultat final. Et si mes actions pécheresses
sont dues a une décision de Dieu, prises avant méme que je sois né, n'est-il
pas injuste de la part de Dieu de me condamner a I'enfer pour avoir fait ce
qu'il avait prédéterminé que je ferais ? Voici un apercu un peu succinct des
débats théologiques les plus délicats qui agitent les théologiens des religions
monothéistes. L'idée est simplement d’en faire ressortir toute I'importance.

Cette cinquiéme (ou sixiéme) croyance affirme que Dieu est finalement
responsable de tout ce qui se produit. En défendant cette position,

certains musulmans sont allés jusqu’a nier effectivement le principe de
I'enchainement logique de la cause et de l'effet. Cependant, la position
dominante a essayé de défendre a la fois le libre arbitre et le déterminisme
divin. Le plus grand théologien musulman du x¢ sieécle, Al-Ach’ari, a affirmé
que méme si Dieu sait, veut et détermine ce que chacun fera, les personnes
n'en sont pas moins responsables de leurs actions en choisissant librement
de poser les actes qu'elles étaient appelées a poser de fagon prédestinée.

Je sais que pour beaucoup d'Occidentaux non musulmans aujourd’hui,

la « solution » d’Al-Ach’ari ressemble davantage a un tour de passe-passe
sémantique qu'a une solution véritable. Mais avant de vous lancer dans une
critique hative de I'islam sur cette impossibilité & concilier libre arbitre et
déterminisme divin, rappelez-vous quaucune solution a ce probléme éternel
ne peut résoudre cette question de facon satisfaisante pour un non-croyant.

Vous avez certainement déja entendu 'expression « si Dieu le veut ».

Les musulmans ajoutent fréquemment la formule inch allah aprés toute
expression de ce qu'ils feront a I'avenir. « Je serai ici demain a 14 heures,
inch’allah (si Dieu le veut) ». Cela signifie que si c’est bien celui qui parle qui
prend la décision, la décision finale revient tout de m&me a Dieu, au bout du
compte.

Les piliers de la foi représentent les croyances de base auxquelles tout
musulman doit adhérer. Un musulman novice accepte ces principes en vertu
de l'autorité du Coran et du prophéte Mohammed. A un niveau ultérieur, le
musulman mirit sa foi et approfondit les notions auxquelles il croit. [l en
vient ainsi & s'imprégner davantage de ces vérités de foi.

115



7 ]6 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

Indépendamment du fait que vous adhériez ou non a ces croyances, elles
restent assez faciles & comprendre. L'islam a un avantage par rapport a
d’autres religions en ce qu'il offre une liste courte de croyances facilement
comprises. Les nouveaux convertis peuvent saisir les concepts de base sans
avoir & se « triturer les méninges » ni & devenir des apprentis théologiens.
Pas de complications théologiques ! Pas d’exigences impossibles & tenir !
Par exemple avec le concept chrétien de la Trinité — un seul Dieu en

trois personnes —, ou le concept de '« extinction du soi » du bouddhisme
mahayana (dit du « Grand Véhicule ») selon lequel la perception que I'on
peut avoir de sa propre personnalité (ou de « 'dme ») est précisément ce

qui empéche d'obtenir le salut. Le musulman, en revanche, n’est pas tenu

de devenir un théologien en herbe. La théologie (kalam) fait bien partie

des disciplines islamiques, mais « faire de la théologie » n’est pas le plus
important dans I'islam. Et certains musulmans en rejettent méme l'idée.
Pour eux, il suffit d’avoir la « foi du charbonnier » et de s’en tenir a la lettre
aux paroles du Coran et aux hadiths du prophéte Mohammed. Cependant,
comme dans d'autres religions, ceux qui prétendent exprimer simplement ce
qui ressort des textes des Ecritures sacrées sans les interpréter en restent

a un niveau de base et occultent des réalités plus subtiles qui sont mises au
jour par d’autres facons d'interpréter les textes des Ecritures sur la base des
mémes textes sacrés. Dés que I'on commente un texte sacré, plutét que de se
contenter de le citer, on s'engage dans une interprétation. Nier cela est une
attitude malhonnéte.

Expliquer la foi aux non-musulmans

Les piliers de la foi présentent un consensus des croyances islamiques

de base. Deux épisodes de la biographie traditionnelle de Mohammed

(cf. chapitre 2) reflétent la maniére dont I'islam a été présenté aux non-
musulmans. Dans les deux récits, des thémes relevant de la foi ou de la
croyance (iman) sont entremélés avec des éléments en rapport avec le
culte (ibada) et I'éthique (ihsan). Les historiens sont en désaccord quant a
I'exactitude historique des événements. Néanmoins, indépendamment de
cet aspect historique, ils refletent un point de vue musulman sur la facon
de présenter la foi aux non-croyants ou aux nouveaux convertis. Ces récits
complétent les listes plus systématiques de croyances et de pratiques
cultuelles contenues dans le hadith.

Le premier incident se produisit aux environs de 616. Mohammed avait
envoyé quatre-vingts de ses disciples en Ethiopie pour qu'ils échappent

a la persécution qui sévissait a La Mecque. Quand les Mecquois furieux
envoyeérent deux diplomates pour demander au roi de renvoyer chez eux le
groupe de musulmans concernés, le roi convoqua les chefs des musulmans
ainsi que ses évéques et leur demanda de lui expliquer cette nouvelle religion



o Chapitre 6 : Le credo des musulmans

qui les avait incités a abandonner les dieux de leurs péres. La réponse du
porte-parole, Ja'far ibn Abi Talib, nous donne un apercu des premiéres
prédications musulmanes. Véritable condensé des premiéres prédications,

le discours de Ja'far ibn Abi Talib rappelle les sermons de I'ap6tre Paul qui
figurent dans le Nouveau Testament, en particulier son discours a Athénes
(Actes des Apotres 17,22-31). Ja'far ibn Abi Talib commence par évoquer le
paganisme arabe du v© siécle. Il poursuit en évoquant le role de Mohammed,
envoyé de Dieu, qui demande que I'on abandonne le culte des idoles, que 'on
soit honnéte dans les affaires avec autrui et que I'on observe les cinqg piliers
du culte de I'islam (¢f. chapitre 9). Ja'far ibn Abi Talib indique que quand lui et
quelques autres ont accepté ce message, les non-croyants de La Mecque les
ont attaqués et ont tout fait pour qu'ils renoncent a leur foi musulmane. C’est
la raison pour laquelle ils sont venus chercher refuge en Ethiopie, certains
que le roi le leur accorderait. Le roi leur demanda de lire un passage de leurs
Ecritures saintes. Ils choisirent un passage évoquant Marie, la mére de Jésus,
tiré de la sourate XIX. Le roi et les évéques furent si émus a ces mots qu'ils
en vinrent a pleurer. Les deux émissaires de La Mecque tentérent alors de
tendre un piége au roi en lui suggérant de demander aux musulmans ce qu'’ils
pensaient de Jésus. Ja'far ibn Abi Talib répondit que Jésus était le Serviteur,
le Messager, I'Esprit et le Verbe de Dieu et que c’est Dieu qui a fait naitre
Jésus des entrailles de la Sainte Vierge Marie. Le roi fut si impressionné

et satisfait du témoignage de Ja’far ibn Abi Talib qu'il accorda a lui et a ses
compagnons sa protection tant qu’ils seraient dans son pays.

Le discours de Ja'far ibn Abi Talib portait plus particuliérement sur les points
suivants :
§ »~ Unicité de Dieu.
g 1~ Rejet du culte des idoles.
j ¥~ Souci du pauvre et du plus faible (orphelins et femmes).
a
?g » Observance de la priére, du jetine et pratique de la charité
(cf. chapitre 9).
1 Fidélité a la parole donnée et loyauté dans les relations avec autrui.

» Hospitalité envers les autres (une des vertus principales de la culture
arabe, également importante pour le christianisme du Nouveau
Testament).

P ERERPS CE RA

s P e

» Horreur des massacres.

I » Vénération pour Jésus et Marie, de ce fait reliant I'islam a la Tradition
| biblique.

=

Le deuxiéme exemple de préche missionnaire musulman date d’'une année
avant la mort de Mohammed, une année au cours de laquelle la plupart des
tribus restantes d’Arabie se convertirent a I'islam et reconnurent Mohammed
comme leur chef. Les Banou al-Harith, une tribu chrétienne du Yémen (situé
au sud-ouest de I'’Arabie) s'étaient soumis. Aprés qu'ils eurent confessé

117



7 78 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes

qu’Allah était leur Dieu et que Mohammed était son prophete, le Prophéte
leur envoya Amr ibn Hazm pour les instruire dans la foi. Mohammed
demanda a Amr ibn Hazm de leur indiquer les préceptes a respecter :

I+~ Eviter les actions mauvaises.

1~ Enseigner le Coran a tous.
"' 1~ Connaitre les joies du paradis et les supplices de I'enfer.

I 1 Respecter les obligations de la priére quotidienne, de la purification, du
pelerinage et du paiement de 'aumone et des impdts.

| 1~ Refuser le combat contre d’autres musulmans et préférer remettre
! devant Dieu les différends entre personnes (c'est-a-dire concrétement
les soumettre a 'arbitrage du prophéte Mohammed, messager de Dieu).

HAINTE

N

| 1~ Accorder aux juifs et aux chrétiens la liberté de pratiquer leur religion.

Exposé du contenu de la foi

Une des grandes contributions de I'islam & la civilisation fut de préserver, de
transmettre et d’enrichir I'héritage philosophique (scientifique et médical)
des Grecs qui avait été en grande partie oublié dans le monde occidental.

Par leur traduction de travaux philosophiques rédigés en grec ancien, les
disciples musulmans se sont familiarisés avec les thémes des discussions
philosophiques et avec les conclusions des philosophes grecs, dont certaines
(portant notamment sur le fait de savoir si le monde avait été créé ou était
éternel et si la résurrection physique des corps aurait bien lieu) entraient
manifestement en conflit avec la parole du Coran.

Le probléme du rapport entre la Révélation et la raison humaine est souvent
difficile a traiter dans la religion, et plus particuliérement dans le cas des
trois religions monothéistes. Les Occidentaux sont généralement sensibilisés
aux questions qui surgissent quand les conclusions de la science moderne
viennent contredire des énoncés de la Bible, en particulier. On peut citer

en exemple le récit de la création du monde en sept jours (Genése 1) qui va

a contre-courant de ce que nous enseigne la science qui a démontré que la
formation de la terre a pris plusieurs millions d’années. Un autre exemple que
chacun connait est le conflit qui oppose le récit de la création du monde dans
la Genése et la vision darwinienne de 'évolution des espéces humaines. Dans
le monde chrétien, il existe un courant de pensée qui s'attache a prendre a

la lettre les récits de la Bible, et notamment le récit de la création du monde.
Ce courant de pensée s’appelle le « créationnisme » Chez les musulmans,

il existe également un courant de pensée qui rejette les conclusions de la
science moderne sur la création du monde.



Chapitre 6 : Le credo des musulmans

Voici trois maniéres auxquelles les philosophes théologiens musulmans ont
eu recours pour aborder ces questions :

1~ Essayer par l'utilisation de la raison humaine de réfuter les conclusions
des philosophes grecs sur les points ot leurs conclusions étaient en
conflit avec la parole du Coran.

| 1~ Rejeter la philosophie parce qu’elle était en conflit avec la révélation
de Dieu et, partant, refuser de polémiquer. Il faut accepter tout ce que
I'Ecriture sainte dit sans méme se demander comment cela peut se faire.

1~ Accepter les positions prises sur ces questions par les philosophes
grecs (telles qu’elles ressortent des écrits d’Aristote, de Platon et des
E néoplatoniciens) et trouver une maniére de concilier ces positions avec
le Coran.

Une maniére possible de concilier les conflits apparents entre la raison et

la Révélation - la philosophie et le Coran - consiste a dire que certaines
déclarations du Coran doivent étre comprises comme des métaphores ou
comme un langage poétique et ne peuvent pas étre prises au pied de la lettre.
Une autre maniére de concilier des contradictions apparentes était de dire
que les énoncés doivent €tre pris au sens littéral, mais qu'une fois appliqués
a Dieu ils ne signifient pas la méme chose que dans le langage commun.

Par exemple, le Coran dit que Dieu a un visage et des mains. Les premiers
théologiens musulmans étaient en désaccord quant a la signification de

cet énoncé. Certains ont indiqué que c’était une maniére métaphorique
d’exprimer la nature de Dieu en tant qu'étre personnel et actif. D’autres ont
défendu l'idée que cet énoncé devait étre pris au sens propre et accepté
comme une vérité sans que les croyants soient véritablement en mesure de
savoir comment le comprendre quand il est appliqué a Dieu. Cette position
d’acceptation sans explication rationnelle est devenue la position dominante
dans l'islam et I'est encore aujourd’hui.

Toutes les parties prenantes dans cette discussion ont accepté l'autorité

du Coran et I'ont cité librement pour défendre leurs positions, tout en
interprétant différemment certains passages spécifiques du Coran qu'ils

ont utilisés pour défendre leur version. Tous ont également accepté

les croyances de base de I'islam, mé&me si parfois ils les ont comprises
différemment les uns des autres. Pendant trois cents ans, les discussions ont
continué jusqu'a ce qu'un consensus général émerge au milieu du x°© siécle et
vienne clore les débats. C'est ainsi qu'est né le courant sunnite, Al-Sunna wa-I-
Jjama'a (c’est-a-dire « les adeptes de la tradition et de la communauté »). Cette
position de consensus est particulierement associée au grand théologien
musulman al-Ash’ari (873-935).

119



120 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

La philosophie et I'islam : duel ou duo ?

Les questions religieuses occupent certes une
place importante dans la philosophie tradition-
nelle, mais ne constituent pas I'essentiel de la
recherche philosophique. Certains sceptigues
occidentaux se sont demandé siles intellectuels
musulmans pouvaients'engager a nouveau dans
les domaines ressortissant a la philosophie, tels
que les mathématiques, la logique, les sciences
physiques et|'éthigue. lls se posent la question
de la modernité en islam et s’interrogent aussi
sur son aptitude a embrasser les convulsions du
siecle et surtout sa capacité a jeter des ponts
avec les autres civilisations.

Cette question a traverseé les siécles durant
lesquels I'islam pouvait parler au monde dans
sa propre langue. |l est en effet admis que les
sciences mécaniques, les mathématiques, la
chimie et I'alchimie, mais aussi la médecine
et la philosophie, constituaient le fleuron de
la pensée arabe au Moyen Age. Al-Ghazali
(1058-1111) a défendu |'obligation de recourir
a la philosophie dans la plupart de ces champs
d’investigation tout en précisant les limites
imposeées a la philosophie, car elle pouvait
conduire — selon lui — a un doute mortel pour
la religion. Le Coran lui-méme fait I'éloge
du savant et demande que 'on recherche la
connaissance.

Al-Ghazali a été a la fois un théoricien trés
important du droit islamique, un théologien
remarquable, un moraliste hors pair et un maitre

soufi (pour en savoir plus sur le mysticisme
soufi, cf. chapitre 14). Il est probablement le
penseur le plus important de |'islam médiéval,
comparable en cela a Maimonide, Nagarjuna et
saint Thomas d’Aquin pour respectivement le
judaisme, le bouddhisme et le christianisme.

Le monde arabe et I'islam, sortant a peine de
son siécle le plus obscur depuis I'avénement
de I'islam, affronteront-ils avec un minimum
d'efficacité la rapidité avec laguelle le monde
occidental progresse, et surtout ses transfor-
mations politiques et intellectuelles ? Selon une
vision assez fixiste, ce monde arabo-musulman
estconsidére comme un monde figé : a quand le
renouveau de toutes ses disciplines 7 A guand
I'avénement d‘'un mouvement intellectuel qui
serait affranchi des codes anciens, autonome
dans ses choix, libre et souverain par rapport
au monde politique ? En fait, la question est
plus profonde. Des chercheurs comme Ali
Abderrazik, en Egypte au premier quart du
xx® siécle, I'ont abordé sur un autre terrain,
celui des prérogatives exactes du personnel
religieux. Faut-il ou non séparer la gestion de
la Cité de celle de la mosquée, et & quel prix 2 Y
a-t-il une possibilité sérieuse pour que la pensée
politique puisse prendre son envol, sans jamais
en rendre compte au « clergé » musulman, au
moins dans la version préconisée par la mos-
quée université du Caire, Al-Azhar ?

Ouelques questions théologiques

Les piliers de la foi comportent des affirmations théologiques de base. Ces
affirmations sont certainement suffisantes pour la plupart des musulmans.
Cependant, d’autres questions théologiques ont surgi dans I'islam. J'en
mentionne quelques-unes dans cette partie. Certains de ces débats sont




Chapitre 6 : Le credo des musulmans

4 2,

g“‘“

réglés depuis longtemps, d’autres sont encore d'actualité. Certaines
questions pourront vous paraitre d'une actualité brilante et pertinente.
D'autres pourront vous paraitre surprenantes ou désuétes, soit parce que
vous n'en voyez pas l'intérét, soit parce que vous ne voyez pas oil est le
probléeme. Cependant, soyez bien certains qu'a une certaine époque ces
questions ont revétu une importance capitale en théologie musulmane.

La théologie est importante en islam mais sans doute pas autant que pour

le christianisme, et pas autant que la philosophie pour certaines formes
d’hindouisme. Lislam est plus prés du judaisme que du christianisme parce
qu'il met davantage 'accent sur d’autres aspects de la religion (comme la loi).

Ou’est-ce qu’un vrai musulman ?

Dans le passé, certains protestants ont considéré que les catholiques
n'étaient pas de vrais chrétiens et quand le protestantisme a surgi au

xvi® siecle, les catholiques ont jugé que les protestants n'étaient pas de vrais
chrétiens. Beaucoup de juifs orthodoxes ne considérent pas le judaisme
réformateur comme une forme authentique de judaisme et ne reconnaissent
pas comme valides les conversions au judaisme accordées par les rabbins
reformés. M@me dans la conversation ordinaire, une personne peut se
référer a une autre (habituellement pas en sa présence) comme n'étant pas
un chrétien ou un juif véritable, voulant dire par 14 qu'elle met en doute
l'authenticité de la foi de telle ou telle personne. L'islam, dés les premiers
temps, s'est posé la question de savoir ce qu'était un vrai musulman.

Un groupe qui est apparu au vir© siecle, celui des kharidjites (cf. chapitre 4), a
préconisé une austérité rigide visant a exclure de la communauté musulmane
celui qui ne pratiquerait pas de fagon stricte — par exemple, celui qui se
montrerait négligent dans I'observance des priéres quotidiennes. Au cours
de son histoire, I'islam s’est montré trés ouvert aux conversions, le seul
critére étant de se reconnaitre soi-méme musulman. Méme aujourd’hui, le
souci de 'unité de la communauté musulmane (wmma) prévaut généralement
sur la volonté d'imposer une orthodoxie des croyances et des pratiques.

En dernier lieu, la décision de reconnaitre quelqu'un comme étant un

vrai musulman est laissée a 'appréciation de Dieu lui-mé&me a I'heure du
Jugement dernier. En outre, méme celui qui serait condamné a 'enfer en
raison de ses nombreux péchés peut encore gagner son entrée au paradis
pour peu qu'il professe avec sincérité la chahada (témoignage de foi en Dieu
et en Mohammed comme étant le prophéte de Dieu).

Des exceptions existent a cette attitude générale de tolérance et
d’acceptation de tous ceux qui se disent musulmans. Quelques groupes
islamistes extrémistes prennent une position semblable a celle des
kharidjites de I'ancien temps. Les membres d'un groupe islamiste extrémiste
ont assassiné le président de 'Egypte, Anouar el-Sadate, en 1981, layant
déclaré indigne d’étre musulman, alors qu'il était connu pour sa piété et son
respect scrupuleux de la loi et des rites de l'islam. Les talibans, qui, lorsqu'ils

121



7 22 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

étaient au pouvoir en Afghanistan, ont imposé leur interprétation de I'islam,
ont récemment publié un décret (fatwa) disant que Hamid Karzai, I'actuel
président de I'’Afghanistan, n'était pas un vrai musulman et par conséquent
méritait d'étre assassiné. La meilleure facon de dénier & un musulman le
droit de I'Btre consiste a le traiter d'incroyant (kafir). Cela rappelle la pratique
de I'excommunication qui existe selon des modalités particuliéres dans le
christianisme.

La foi et les ceuvres

Le débat sur le lien entre la foi et les ceuvres (c'est-a-dire les actes) a fait
I'objet d’apres discussions. Les textes islamiques parlent de l'affirmation par
la langue, le ceeur (le sigge de la compréhension) et les membres (c’est-a-dire
les ceuvres). Dans la pratique, chacun de ces trois types d’affirmation est
exigé d’un musulman. Mais des désaccords existent sur le fait de savoir si la
langue et le coeur sont suffisants ou si, sans les actes, une personne peut étre
considérée comme étant vraiment musulmane.

Gradualité de la foi ?

Une question liée a la précédente porte sur le fait de savoir si la foi est
un absolu. Certains disent qu'on a la foi ou qu'on ne I'a pas. Il n'y a pas
d’intermédiaire. La position de la majorité des musulmans est de rejeter
cette facon de voir et de dire que la foi d'un musulman peut augmenter et
s'approfondir comme elle peut aussi bien diminuer et s’étioler.

Un anthropomorphisme réducteur ?

Dans la section de ce chapitre intitulée « Exposé du contenu de la foi », j'ai
déja fait allusion a ce débat, qui était trés important au cours des discussions
théologiques sur l'islam dans les premiers temps. Quand on parle de Dieu

en employant des mots qui se référent aux étres humains, faut-il prendre ces
énonces a la lettre (ce que l'on qualifie d’« anthropomorphisme ») ? C'est ce
que pensent la majorité des musulmans mais ils ajoutent que ce vocabulaire
ne signifie pas nécessairement la méme chose quand il est utilisé pour parler
de Dieu.

Le Coran créé oun éternel

Il s’agit peut-&tre 1a de la question théologique la plus dprement discutée
au 1x¢ siecle de I'islam : le Coran, livre descendu du ciel, a-t-il existé de toute
éternité ou bien a-t-il été créé un jour par Dieu ? Ce débat n’est pas sans



Chapitre 6: Le credo des musulmans ’ 23

rappeler celui sur le Christ dont on se demandait dans les premiers temps
du christianisme s'il avait toujours existé ou s’il était le premier de toutes
les créatures que Dieu avait faites. Le groupe des mu'tazilites a plaidé en
faveur d’'un Coran créé. Pourquoi cette question était-elle si importante pour
I'islam ?

Selon les mu'tazilites, dire que le Coran est éternel (incréé, qui a toujours
existé) contredit le concept islamique de base de I'unicité de Dieu qui inclut
la croyance que seul Dieu est éternel. Les dirigeants musulmans de 'époque
(les califes) ont essayé d'imposer par la force la conception mu'tazilite du
Coran créé mais n'y sont pas parvenus. La plupart des musulmans acceptent
depuis lors que le Coran a toujours existé méme si la facon d’expliquer cet
état de fait soit bien compliquée et difficile & comprendre. Si I'idée d’'un
Coran créé a finalement été rejetée, quelques théologiens ont tenu a faire
une distinction entre le Coran éternel et le Coran tel qu'il se manifeste en un
temps et en un lieu donnés.

Distinguer le bien du mal

Est-ce que Dieu dit qu’il ne faut pas tuer parce que le crime est
intrinséquement mauvais ou est-ce que cela est mauvais parce que

Dieu I'a décrété ainsi ? Si Dieu demandait que I'on tue, le crime serait-il

bon 7 Les réponses a cette question varient. Certains disent que méme
indépendamment de la Révélation et de I'Ecriture sainte, un niveau objectif
de bien et de mal existe et que l'on peut, au moins partiellement, en avoir
conscience par la raison et I'intuition. D'autres adoptent la position opposée
et concluent que les actions sont bonnes ou mauvaises seulement parce que
Dieu en a décidé ainsi. C'est plutot cette derniére attitude qui a prévalu.

Rejet d'un Credo figé

Les chrétiens, a la différence des musulmans et de bien d’autres croyants,
attachent une importance prépondérante a I'orthodoxie de la foi. Dés

les débuts, les chrétiens ont rédigé le Credo de la foi (les croyances
fondamentales). Les premiers Credo tels celui des aptres ou celui de Nicée
sont encore utilisés aujourd’hui dans le christianisme (« Je crois en Dieu, le
Pére tout-puissant, créateur du ciel et de la terre.... »). Traditionnellement,
pour étre un chrétien, il fallait affirmer que 'on croie a ce qui est dit dans le
Credo. Des chrétiens sont méme entrés en guerre les uns contre les autres a
propos de divergences de vues sur ces questions de foi (pensez a I'Irlande
du Nord). Méme certains groupes chrétiens protestants qui rejettent le credo
recourent néanmoins a des « affirmations de la foi » dans le culte ou énoncent
d’une autre maniére les croyances essentielles ou méme obligatoires pour



1 24 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

e

appartenir a telle ou telle confession. Ce qui se rapproche le plus du Credo,
ce sont finalement les cing piliers de I'islam et les cinq piliers de la foi. Chez
les bouddhistes, on pourrait mentionner les quatre nobles vérités et 'énoncé
des trois refuges.

Lislam n’est pas une religion reposant sur un Credo bien défini. Pour étre
musulman, il n'y a pas besoin d'accepter un ensemble de croyances bien
précises. Le culte n'impose pas la formulation d'un Credo. Les théologiens
musulmans ne se rassemblent pas pour écrire et codifier la foi officielle.

Cela ne signifie pas néanmoins que l'islam n’a pas encadré la foi. Les
ouvrages de hadith synthétisent des tonnes de croyances en un Credo trés
court (‘agida). Le Figh Akbar | est un autre exemple de Credo en raccourci
datant des débuts de 'islam, attribué a Abou Hanifa (700-767). Finalement, un
certain nombre de Credo ont vu le jour dont certains contiennent parfois cent
articles de foi, voire davantage. Ces synthéses de la foi résument la position
de tel ou tel théologien ou de telle ou telle école juridique.

Voici quelques passages extraits de plusieurs professions de foi rédigées
dans les quatre cents premiéres années de l'islam. Cela vous permettra
d’avoir un apercu du contenu et de la forme de ces professions de foi. Il ne
s’agit pas ici de récapituler en quelques points I'ensemble de la doctrine
musulmane, mais simplement de vous donner envie d’en savoir plus. Cette
liste ne cherche nullement a récapituler ce a quoi les musulmans croient.

[l »~ « Nous [les musulmans] ne tenons pas quelqu'un pour infidéle & cause de
! son péché, et nous ne nions pas sa foi. »

N

 +»~ «1l [Dieu] a toujours existé ainsi que ses attributs bien avant la création
du monde. Introduire la création dans I'existence n’a rien ajouté a ses
attributs qui ne soit nouveau. Car de méme qu'il était, ainsi que ses
attributs, dans la pré-éternité, de méme il restera en tout temps pour les
sieécles des siécles. »

SRR

S

i v+ « Tout se produit selon Son décret [de Dieu] aujourd’hui comme demain.
,. Sa volonté est accomplie. La seule volonté des gens est celle qui vient de
sa volonté a lui pour eux. Ce qu'il veut pour eux se produit et ce qu'il ne

veut pas, ne se produit pas. »

. 1~ Les « actes des personnes sont créées par Dieu mais méritées par les
personnes ».

1~ « lls [les musulmans] admettent que la foi s’exprime en paroles et en
actes. »

¢+ Les « gens qui innovent dans la religion ou font ce qu'ils veulent en
. religion vont droit en enfer, conformément a ce qui est dit dans le
¢ hadith».

; v « Le Coran est la parole de Dieu. Il n'est pas le fruit de quelque chose qui
| aété créé, qui doit donc s'éteindre, ni des attributs de quelque chose de
créé et donc qui serait appelé a finir un jour ou l'autre. »



Chapitre 6 : Le credo des musulmans

Voici deux livres rédigés en francais qui vous permettront de mieux
approfondir cette question : le premier est celui de Nawawi, Le Commentaire
des Arba’iin al-nawawiya, paru & Beyrouth en 1986. Il est aujourd’hui vendu
dans toutes les bonnes librairies orientalistes. Le second est celui de
Bokhari, Les Traditions islamiques, que 'on trouve également dans les bonnes
librairies musulmanes et méme a la Fnac.

125



Chapitre 7

Le face-a-face avec Dieu:
I'enfer ou le paradis

LA N B R EERENENNEEEELENENEENEEEN RN EENNENEENENEEEENEENNENNENENNNERE K

Dans ce chapitre

P La vision d’autres étres : anges et djinns

P> Définir 'enfer et le paradis

p ATheure de la résurrection et du jugement final

9080000 B0e e @ 9400050089000 00O SSOSOOReSO0SD SRS

upposez que vous partiez pour un long voyage vers une destination

qui vous est inconnue. Sur Internet, aucun site web ne parle de cet
endroit. Les conditions d’octroi d’'un visa ne sont pas claires, et vous risquez
méme de ne pas pouvoir entrer dans le pays ! Méme les indications des
vaccinations a faire pour ce voyage vous paraissent énigmatiques. D’autres
personnes sont pourtant déja allées 1a-bas, mais elles n'en sont jamais
revenues, emportant le secret avec elles...

La mort est pareille a ce voyage. Elle a interrogé et interroge encore toutes
les religions.

Selon la foi musulmane, la mort nous emporte dans un autre monde. C’est
pourquoi ce chapitre s’intéresse a la mort vécue en islam ainsi qu'a la vision
musulmane de cet autre monde. Puisque les anges jouent un réle important
dans les événements qui concernent la fin de la vie et 'au-del3, je vous
propose d’en découvrir plus sur les anges et autres &tres surnaturels.

Vous trouverez ci-dessous une topographie organisée de I'autre monde et
un itinéraire du voyage de la vie ici-bas & la vie aprés la mort. Nulle part
dans le Coran ou dans d’autres sources islamiques vous ne retrouverez une
présentation aussi organisée et systématique de ce sujet telle qu’elle vous
est livrée dans ce chapitre. Dans le Coran, on retrouve beaucoup d'images
puissamment évocatrices sur ces sujets, mais ces images ne sont pas
organisées sous forme d'une systématique ou d'une séquentielle comme
ici. Ainsi, quand je dresse une liste particuliére des anges ou des étapes du




7 28 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

passage de la mort a la vie, il faut garder a I'esprit le fait que dans d’autres
textes les choses peuvent étre présentées différemment. Néanmoins, j'espére
vous aider & avoir un apercu général de la conception musulmane de la mort.

Ces étres qui ne sont ni hommes ni Dieu

En dehors des hommes et de Dieu, le Coran parle de deux autres groupes
d’&tres vivants : les anges et les djinns. Deux traditions (hadiths) comparent
les hommes, les animaux et les djinns. La premiére tradition rapporte

que les « hommes ont été créés a partir de l'argile, les anges a partir de la
lumiére, et les djinns du feu » (voir également la sourate XXXVIII, 76). La
deuxiéme tradition rapporte que « les anges ont été créés par Dieu dotés de
I'intelligence mais privés des cing sens, les animaux avec les cing sens mais
sans intellect, et les hommes avec I'intelligence et les cing sens ».

Gabriel et les autres anges

A quelques détails pres, la conception musulmane des anges n'est pas trés
différente de celle des juifs et des chrétiens. Les anges sont principalement
une caractéristique des religions monothéistes ol1 ils sont concus comme des
intermédiaires entre Dieu et les hommes. Le mot « ange » vient du grec qui
vient lui-méme d’un mot hébreu signifiant littéralement « le messager » Dans
les religions orientales, quelques esprits et dieux mineurs exercent certaines
des fonctions attribuées aux anges dans les religions occidentales, mais
aucune catégorie bien définie n’est comparable aux anges.

La croyance dans les anges fait partie des cinq piliers de la foi (iman) dans
Iislam (cf. chapitre 4). Le Coran fait référence aux anges plus de quatre-vingts
fois ! Cela montre bien que les contemporains de Mohammed connaissaient
déja le concept d’ange. Bien que les anges soient actifs en ce bas monde,

ils appartiennent a un monde différent, qui est immatériel. Dieu a créé les
anges a partir de la lumiére, la plus immatérielle de toutes les substances.
Les anges sont masculins ou féminins mais ne procréent pas. Ils n'ont pas de
libre arbitre et, en conséquence, ne peuvent pas pécher. La sourate XXXV, 1
dit que les anges ont deux, trois ou quatre ailes.

N’ayant jamais commis de péché et appartenant & un monde supérieur, d'une
certaine fagon les anges sont aussi supérieurs aux humains. Ainsi, quand les
textes islamiques mentionnent le nom d’un ange, ils 'accompagnent de la
méme formule de bénédiction que celle utilisée aprés le nom des prophétes
— « et sur lui la paix ».

Pourtant, si l'on considérait les choses autrement, on pourrait dire que les
humains ont de plus grandes capacités que les anges. Les humains, a la



Chapitre 7 : Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis

différence des anges, sont créés a I'image de Dieu. Ainsi, aprés que Dieu eut
créé Adam, il ordonna aux anges de se prosterner devant sa création. Dans
I'histoire du voyage nocturne et de I'ascension au ciel de Mohammed, I'ange
Gabriel agit en tant que guide. Mais il ne peut 'accompagner jusqu'au bout
de son périple, et Mohammed doit finalement poursuivre seul son voyage
jusqu’a Dieu.

Le véle des anges

A quoi donc servent les anges dans la religion musulmane ? Quel objectif
doivent-ils atteindre ? Dans une certaine mesure, les anges - qui ne sont
pas des dieux - remplacent les dieux mineurs d'autres religions. Voici, selon
I'islam, certaines missions confiées aux anges :

g 1~ Les anges sont les messagers de Dieu entre lui et le monde terrestre.

| 1+~ Les anges glorifient Dieu, jour et nuit, sans cesse (sourate XXI, 20),
comme tous les esprits ailés (qui ne sont pas vraiment des anges) que
I'on appelle les chérubins et les séraphins dans la Torah et dans 'Ancien
Testament.

1 Les anges soutiennent le trone sur lequel Dieu est assis au plus haut des
cieux.

1~ Les anges gardent les murs d’enceinte du ciel et de I'enfer et les portes
d’entrée a chaque niveau du ciel et de I'enfer.

v+ Chaque étre humain a un ou deux anges gardiens.

1~ Les anges enregistrent les actions de chacun dans le livre qui sera
employé pour le jugement de Dieu au jour de la résurrection. La
sourate LXXXII, 1-12 dit : « Pourtant au-dessus de vous il y a des
observateurs, des étres nobles, qui notent et savent tout ce que vous
faites. »

T TR F AR SR I T U R N T O U B P I T R

+ Comme dans la Bible chrétienne et la Torah juive, les anges jouent un
role important a certains moments de 'histoire. Par exemple, lors de
la bataille cruciale de Badr (624, cf. chapitre 4), Gabriel, coiffé de son
turban jaune, a mené a la victoire les anges qui combattaient au coté des
musulmans.

AT T R A ST

1~ Les anges sont présents a chaque fois que des musulmans se mettent en
priere (salaf) et sont reconnus par le fidéle a la fin de sa priere.

BN TS G

v Dans I'islam chiite (cf. chapitre 13), la succession des imams chiites
(successeurs de Mohammed dans la branche chiite de l'islam) est guidée
par des anges. A l'arrivée du douziéme imam caché, un ange apparaitra
dans le ciel pour annoncer I'événement.

T I

i

1 Les anges jouent un rdle capital au moment de la mort et de la
| résurrection.

129



730 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes "

La hiérarchie des anges

« Personne d’entre nous n'est sans place attribuée », disent les anges dans
la sourate VII, 164. Ce verset montre bien qu'il existe une hiérarchie ou un
classement parmi les anges. Pour exprimer cela, on peut dire que chaque
ange est en relation avec I'un des sept niveaux du ciel. Le groupe d'anges
le plus important est celui des deux archanges - Jibril (Gabriel) et Mikail
(Michel) - et des deux anges Izra'il et Israfil.

Les différents anges

Dans cette section, vous croiserez certains des anges les plus importants,
sachant que cette liste n'est pas compléte. Selon une tradition ultérieure,
Dieu a donné a quelques anges la responsabilité de certains attributs
humains, comme je l'ai indiqué dans la liste ci-dessous.

Coran et dans la Bible. Dans le Coran, Gabriel est mentionné seulement
deux fois (sourates II, 97 et LXVI, 4). Cependant, la Tradition musulmane
identifie Gabriel comme étant I'ange anonyme qui apparait A Mohammed
quand il recoit un appel (sourate LIII, 4-14) et qui, plus tard, le guide
lors de son voyage nocturne au ciel et de son entrée a Jérusalem
(sourate XVII, 1-2). Dans la biographie traditionnelle de Mohammed

par Ibn Ishaq, Gabriel apparait a certaines autres grandes occasions

de la vie de Mohammed. Avec I'archange Michel, il est I'un des deux
étrangers qui viennent enlever la tache noire (représentant I'éventualité
de commettre des péchés) du coeur de Mohammed nourrisson. 1

mene les anges au combat au coté des musulmans A la bataille de Badr
(624) et également a la bataille de Honain (630, cf. chapitre 6 pour les
incidents précédents). Gabriel apparait plus tard & Mohammed et lui
enseigne les rituels de purification et de la priére. Il apparait également
dans I'incident des versets sataniques (c/ chapitre 5). Gabriel apparait
non seulement 8 Mohammed mais également aux autres prophétes qui
ont précédé Mohammed. Dieu a donné a Gabriel la responsabilité de
communiquer avec les hommes.

§ » Larchange Gabriel est assurément le plus important des anges — dans le

O RN e e A S B I R

| »~ Larchange Mikail (Michel) est cité dans la sourate II, 97 avec Gabriel. 1l
apparait également avec Gabriel au moment de la purification du coeur
et a la bataille de Badr. Selon une tradition tardive, Dieu a donné & Mikail
la responsabilité de rappeler le passé aux hommes (de raviver leur
mémoire sur les événements passés).

" » Lange de la mort (malak al-mawt) (sourate XXXII, 11), également connu
‘ sous les appellations d'lzra’il ou ‘lzrail, est un troisieéme ange. C'est le
i ‘Ozrin du langage populaire. [l est mentionné & un seul endroit du Coran.



Chapitre 7 : Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis ’3 7

w Les anges Munkar et Nakir jouent un role particulierement important
dans les derniers moments de la vie. [ls interrogent les hommes dans la
tombe au sujet de leur foi. Leur nom est associé aux « tourments de la
tombe » (‘addb al-qabr) comme en XXIII, 21. Ainsi, la doctrine musulmane
les mentionne & propos du jugement de 'ame du défunt, au moment des
funérailles lorsqu’on énumeére les croyances exigées des musulmans.

T

La lampe d’Aladin et le djinn

Chacun connait la lampe & huile d’Aladin avec son bec recourbé vers le

haut. Il suffit de la frotter, et hop ! un génie en sort et vous invite a faire trois
veeux... Qui n'en a pas révé ? Aladin est aussi un personnage des Mille et Une
Nuits qui fait partie du folklore et du monde musulmans.

Bien que le mot de « génie » vienne du mot arabe djinn, les créatures qui
portent ce nom ne risquent pas de vous accorder vos trois souhaits. Il
existe dans toutes les cultures des tas d’esprits surnaturels - fées, lutins,
trolls, etc. — qui sont censés faire du bien ou du mal aux hommes. Lislam
a également des djinns, faits de feu. Les djinns sont les &tres intelligents,
invisibles aux humains. Dans la Tradition préislamique, les djinns étaient
des esprits issus du désert et des sources. Ils sont plus importants dans le
folklore et dans les contes qu'en théologie.

Les djinns sont capables d’apporter le salut ou la malédiction et peuvent,
ainsi, &tre bienfaisants ou maléfiques. Un groupe de djinns a par le passé
surpris Mohammed en train de précher (sourate LXXII, 1-5). lls ont cru ce
qu'ils ont entendu et ont accepté I'islam. Cela s’est passé a un endroit appelé
la mosquée du Djinn qui se trouve a La Mecque. On raconte que des djinns
ont aidé le roi Salomon a construire le temple de Jérusalem (sourate XXXIV,
12-14).

Les djinns ont leurs propres tribus et leurs rois. lls sont masculins et
féminins, et ils se marient. De temps en temps, ils épousent des &tres
humains. En Arabie pré-islamique, les djinns ont inspiré des prophetes,
des devins et des poétes dont le prestige et le pouvoir étaient immenses a
I'époque de Mohammed. Un poéte était censé ne pas dire ses propres mots
mais les mots du djinn qui I'a inspiré, ce qui rappelle les muses de la Gréece
antique. Certains pensent que Mohammed a dii &tre inspiré par un djinn
quand il a commencé a réciter le Coran et a affirmé la premiére fois qu’il
avait des révélations venant de Dieu — une facon de voir que le prophéte
Mohammed a catégoriquement rejetée.

Le djinn n'est pas le seul terme utilisé pour parler de ces créatures. Plusieurs
autres termes sont utilisés pour qualifier la plus ignoble et la plus malfaisante
d’entre elles. Les plus connus sont les chaytans (satans au pluriel) ; ce mot
revient plus de cent fois dans le Coran pour parler des djinns rebelles. Ils



732 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes —

essayent de perturber la priére des musulmans. Un chaytan ou un djinn se
tient sur I'épaule de chacun des humains. Il cherche a tenter la personne, et
témoigne contre elle au jour du Jugement dernier.

Diaboliquement vitre

Iblis est le nom du diable dans I'islam. Ce mot a sans doute la méme origine
grecque que le mot francais « diable ». On emploie également I'expression
Ach-chaytan (« le » Satan). Quand Dieu a créé Adam, il a ordonné aux anges de
se prosterner avant Adam. Seul Iblis a refusé (sourate XV, 30-33). Ses péchés
étaient I'orgueil et la désobéissance (sourate VII, 12). Aprés tout, il savait que
I'on ne doit adorer que Dieu. Dieu a condamné Iblis 4 la malédiction mais a
retardé la punition jusqu'au Jugement dernier.

Le Coran mentionne plus fréquemment Satan (plus de 70 fois) qu'lblis

(8 fois). Indépendamment du fait de savoir si Iblis et Satan étaient 4 'origine
différents, on peut dire qu'ils se rapportent effectivement a la méme entité
dans l'islam. Dieu permet a Satan et a ses aides de semer la discorde et

la haine et d'inciter les hommes a faire le mal, 8 commencer par Adam

dans le jardin. Avant de réciter la formule de la basmaliah qui ouvre

chaque sourate sauf une — « Au nom de Dieu le Tout Miséricordieux, le Trés
Miséricordieux » —, les musulmans répétent la formule du ta’‘awwudh’: « Je
prends le refuge auprés de Dieu contre Satan, le maudit » (sourate XVI, 98).

Iblis/Satan ne revét pas la méme importance que Satan/le diable dans le
christianisme. Parfois, dans le christianisme, Satan est vu comme une
superpuissance, presque 'égal de Dieu, & ceci prés qu'a la fin des temps
Dieu et Jésus le vaincront définitivement. En revanche, selon l'islam, méme
si Iblis/Satan est une force perturbatrice, rien ni personne, y compris Satan,
ne peut étre considéré comme capable de rivaliser avec Dieu. Le concept de
Satan découle de la Torah ot I'on trouve rarement mention de son nom et ol
il ne représente pas l'incarnation du mal comme il allait le devenir dans le
judaisme a I'époque de Jésus. Le christianisme a repris ce concept de Satan
développé par les juifs. Si I'on trouve dans les religions asiatiques des tas

de divinités qui représentent le mal et le malheur, c’est sans doute avec le
dieu Mara, « celui qui apporte la mort » (dans le bouddhisme) que I'on peut
comparer le diable (Satan) tel qu'il est percu par les juifs, les chrétiens et les
musulmans. Mara est un dieu qui régne sur le monde du désir sensuel et qui
a essayé d'empécher l'illumination de Bouddha.




Chapitre 7: Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis ’33

Passer de vie a trépas et ressusciter :
l'enfer ou le ciel ?

Les rites funéraires qui accompagnent le passage de la vie 4 la mort, de la
résurrection et du Jugement dernier ont été codifiés trés tot dans I'histoire
de I'islam. Dans cette section, vous trouverez un récapitulatif des rites qui
sont effectués a la mort d’'un musulman. Il peut y avoir quelques variations
par rapport a ce qui est écrit ici selon les traditions.

La représentation de la mort en islam est vue selon deux étapes : la premieére
correspond a celle de la mort proprement dite et du temps passé dans la
tombe. La seconde étape commence quand sonne la trompette, marquant le
signal de la résurrection générale de tous les défunts, avec le jugement final
et I'envoi au ciel ou en enfer.

De la vie a la mort, dans la tombe

Les trois religions monothéistes partagent la méme croyance dans la fin du
monde et la fin des temps. A ce moment-la se produira la résurrection des
corps, le Jugement dernier et I'envoi au paradis ou en enfer. En attendant
ce jour-1a, que se passe-t-il pour ceux qui se sont endormis du sommeil des
morts ? Sont-ils simplement morts ? Ont-ils une certaine forme d'existence
intermédiaire dans la tombe ? Ont-ils un contact avec les vivants ? La ot
les Ecritures saintes ne disent pas grand-chose, la Tradition fournit des
réponses a ces questions. Les différentes étapes sont ici présentées dans
I'ordre o1 elles sont effectuées. 1l peut y avoir de légeéres variantes selon les
traditions auxquelles on se référe.

1. Quarante jours avant le décés, une feuille d’arbre portant le nom de la
personne qui doit mourir se détache et tombe sous le trone de Dieu.

A ce signal, I'ange de la mort sait que le moment désigné est venu. Dieu
détermine a la fois la durée de la vie d'un individu (sourate VI, 2) et le
moment de la fin des temps. Quand un individu est mourant, I'ange de la
mort (voir ci-dessus la section intitulée « Les différents anges ») apparait
au futur défunt et lui demande qui il est. La personne peut essayer de
s'échapper mais la mort la rattrape toujours. Nakir et Munkir, les deux
anges qui ont enregistré ses bonnes et mauvaises actions, lui montrent
le bilan de sa vie.

2. L'ange de la mort extrait I'ame du corps

La personne agonisante peut résister, mais cela ne sert a rien.



]34 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes

3. Satan essaie de détourner la personne de sa foi en lui offrant
éventuellement une coupe d’eau froide pour la soulager de ses maux.

4. La personne est accueillie dans la tombe. Elle peut quelquefois
entrevoir soit les récompenses futures qui 'attendent au paradis, soit
les maux de I'enfer, selon le destin qui 'attend.

La tombe est un endroit oli régnent 'obscurité et I'isolement.

5. La personne peut alors tenter de faire le voyage qui la fera passer par
les sept cieux pour voir ce qui I'attend.

Celui qui est damné ne peut naturellement pas passer par les portes du
ciel.

6. L'ame est réunie au corps dans la tombe.

7. Les anges de la mort, Nakir et Munkir, interrogent la personne
défunte.

Le défunt, a ce stade déja enterré par sa famille, recoit I'ordre de
s’'asseoir. « Qui est ton Seigneur ? » lui demandent les deux anges.

Les martyrs et les prophétes échappent & cette interrogation et vont
directement au ciel.

8. La personne est en punition dans la tombe - il ne s’agit pas la de
l'ultime damnation en enfer.

Tout ceux qui sont dans la tombe font au minimum I'expérience
désagréable de subir l'oppression de la tombe car tout le monde a fait au
moins quelques actions dans sa vie qui méritent une punition.

9. Aprés habituellement quarante jours au maximum, la punition se
termine. La personne reste alors dans la tombe inconsciente jusqu’au
jour de la résurrection.

Cette période s’appelle le barzakh (sourate XXIII, 100) - « la barriére »
ou « la cloison ». Elle est comparable au sommeil. Les théologiens se
sont demandé ou se trouve le défunt pendant cette période ot I'esprit
et le corps sont ensemble, si le défunt a des contacts et s'il a conscience
de se qui se passe chez les vivants. (Il n'y a pas de réponse unique et
cohérente a cette question.)



Chapitre 7 : Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis 13 5

La résurrection et le Jugement dernier

La premiére étape décrite ci-dessus peut étre considérée comme une sorte
d’échauffement pour 'au-dela. Voici maintenant la grande finale. Le séjour
dans la tombe n’est qu’un bref prologue a une éternité qui se passera au ciel
ou en enfer. Le jour du Jugement dernier, Dieu ménera une enquéte sur la
facon dont chacun s’est conduit sa vie durant. La encore, le procés se déroule
en plusieurs étapes.

1. Les signes de la fin des temps apparaissent.

Les signes annoncent I'imminence de la fin des temps. Ces

signes comportent notamment l'inversion de I'ordre de la nature
(sourate LXXXI, 1-14), comme le lever du soleil & I'ouest plutét qu'a I'est
et le déclin de I'ordre moral. Aprés une période de troubles impliquant
un conflit entre les forces du bien et celles du mal, les représentants de
Dieu triompheront du mal et ce sera la fin du monde,

Comme dans d'autres religions, 'imagination humaine et les traditions
sont trés créatrices et comblent les lacunes sur ce qui se produira a la

« fin des temps » ou dans les « derniers jours » De facon caractéristique,
un personnage que 'on nomme habituellement 'Antéchrist (Al-Dajjal,
mentionné dans Coran comme étant la « Béte » — sourate XXVII, 82)
apparaitra. Il détournera les croyants de I'islam durant la période ot

il régnera. Jésus reviendra pour vaincre I'antéchrist. Aprés un régne
relativement court, conformément a la volonté divine (comme le dit
'islam), le temps et I'histoire s’arréteront.

2. Larésurrection (giyama, « le fait de se mettre debout ») commence,

L'ange Raphaél (voir plus haut dans ce chapitre la section intitulée

« Les différents anges ») embouche sa trompette pour annoncer le jour
de la résurrection (sourate LXIX, 13-18). C’est la fin du monde et au
second coup de trompette seul Dieu subsistera - « tout ce qui est sur
terre périra, seule la face de Dieu restera », est-il dit dans la sourate LV,
26-27. Au bout de quelque temps, le monde se reconstituera et les corps
reprendront forme dans leurs tombes. Raphaél sera le premier des anges
a réapparaitre et Mohammed ou I'un des prophétes juifs sera le premier
a ressusciter (esprit et corps réunis). Viendra alors la résurrection de
toute la communauté des musulmans, puis finalement la résurrection
de tous les autres. Seul Dieu sait combien de temps durera la période
d’anticipation craintive des morts quant a leur destin de ressuscités
avant qu’ait lieu le Jugement dernier.



736 Deuxiéme partie : La foi et les croyances musulmanes _

3. Le compte est bon (I'heure du jugement).

A T'heure de la mort, le livre dans lequel tous les actes du défunt sont
consignés sa vie durant est accroché 4 son cou. A ce moment-la, ceux
qui sont destinés a aller au ciel recoivent ce livre dans la main droite ;
ceux qui sont destinés & aller en enfer le recoivent dans la main gauche.
Le livre, ou les actions elles-mémes, sont placés sur les plateaux de la
balance du jugement pour évaluer le poids de I'ame, ce qui détermine le
destin final de la personne. Les bonnes actions pésent davantage que les
mauvaises. Pour étre digne d’entrer au paradis, il y a un poids minimal &
respecter qui est connu de Dieu seul.

. Tous traversent le pont qui passe au-dessus du feu de I'enfer et méne a

la porte du ciel.

Pour les fideéles, le pont est plat et large et la traversée est facile. Pour les
pécheurs, le pont devient aussi tranchant que le fil d’'une épée et aussi
étroit qu'un cheveu, tandis que la traversée s'effectue dans 'obscurité.
Ceux-la tombent en enfer. Mohammed retrouve ses disciples fidéles prés
d'un étang de l'autre coté du pont. La douceur du liquide de I'étang est
un prélude & la suavité des eaux qui attendent les purs au ciel. Malgré
tout, en raison de la grande miséricorde de Dieu (et l'intercession peut-
étre du prophete Mohammed), il existe encore une possibilité pour ceux
qui risquent I'enfer d’'étre sauvés et d'avoir droit au paradis. Néanmoins,
il reste toujours I'éventualité que certains de ceux qui sont tombés

dans l'enfer soient finalement extirpés de I'abTme pour rejoindre le ciel
grace a la miséricorde de Dieu (et peut-étre a I'aide de l'intercession de
Mohammed).

La on le mystere reste entier

Une question en améne une autre. Le récit des événements du Jugement
dernier a laissé beaucoup de questions importantes sans réponse. Par
exemple, qu'arrive-t-il aux enfants qui meurent en bas age sans avoir eu la
possibilité de choisir d’étre croyant ? C’est 14 une question capitale, parmi
d’autres, qui se pose & tout musulman vraiment croyant.

A T L A R E GRS AR B it

+ Intercession : I'intercession consiste a confier & quelqu'un qui a des

mérites exceptionnels la mission de demander a Dieu de réduire la
peine d'un croyant condamné pour ses péchés. A proprement parler, la
justice de Dieu exige que chacun regoive ce qu'il ou elle mérite, ce qui
exclut d’'emblée toute intercession. Certains musulmans de la premiére
heure ont nié I'intercession. Cependant, I'intercession a fini par &tre
acceptée par la majorité comme manifestation de la miséricorde de
Dieu. Mohammed est le médiateur par excellence. La tradition indique
quapres le Jugement dernier, Mohammed rencontrera ses disciples
(tous les musulmans) a I'entrée du ciel. Certains lui demanderont
d'intervenir pour effacer les effets de leurs péchés. D’autres prophétes
peuvent également intercéder.



Chapitre 7 : Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis 737

1+~ Enfants : quarrive-t-il aux enfants de croyants qui meurent en bas

age avant méme de pouvoir comprendre ce gu'est la foi et, a plus forte
raison, encore la pratiquer ? La croyance islamique populaire en est
venue a dire que les enfants des croyants entreront au ciel. Certains
disent que tout le monde nait normalement en ayant la foi. Dans le cas
des enfants en bas age, cette foi normale qui n'a pas entiérement disparu
suffira pour qu'ils puissent entrer au ciel. D'autres ont fait remarquer que
la foi des parents permettrait a leurs enfants mineurs d’entrer au ciel.

il o

+~ Une éternité en enfer : la logique et la justice semblent suggérer que la
sentence qui a été prononcée au moment du Jugement dernier doit &tre
irrévocable et valable pour toute I'éternité. Cependant, la miséricorde
triomphe sur la sanction en islam. La croyance unanime est que tous
les musulmans sincéres finiront par entrer au ciel en dépit de la gravité
de leurs péchés (excepté probablement le péché qui consiste a refuser
Dieu). Certains disent que cette miséricorde finira aussi par bénéficier
aux non-musulmans.

Au cours des siécles précédents, certains soufis et certains partisans de la
modernité ont insisté sur la valeur métaphorique de la description faite dans
le Coran du Jugement dernier et de I'au-dela. D’autres modernistes arguent
du fait que la perception musulmane de la mort et de la résurrection va
plutdt dans le méme sens que les derniéres avancées de la science moderne.
Naturellement, méme les traditionalistes les plus stricts vous diront que les
descriptions du ciel et de I'enfer contenues dans le Coran et la Tradition sont
a prendre au pied de la lettre sans que « I'on sache exactement comment cela
se manifestera concrétement ». Le mystére reste entier.

La vision du ciel et de l'enfer

Pour satisfaire la curiosité des croyants et des incroyants, les religions ont
souvent fourni force détails sur le ciel et sur 'enfer. Ces récits encouragent
les vivants a se conduire de telle sorte qu'ils puissent faire le voyage final
qui les meénera au ciel — et éviter l'aller en direction de I'enfer sans retour
possible.

Des descriptions détaillées de I'enfer et de ses supplices apparaissent dés

le premier siécle de I'ére chrétienne avec I'Apocalypse de Jean, I'Enfer et le
Paradis de Dante (xive siécle), ou Le Ciel et I'Enfer de Swedenborg (xvii© siécle),
pour ne mentionner que quelques exemples. Les textes bouddhistes
fournissent également des descriptions visuelles.



’38 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes _

L'enfer et ses supplices

Etrangement, I'esprit humain est parfois plus habile a imaginer ce qui peut
arriver de pire et d'odieux comme les supplices de I'enfer qu'a susciter

des images évoquant les plus doux plaisirs réservés a ceux qui sont au
paradis. Dans le Coran, I'enfer est toujours présenté en relation avec le « feu »
(al-nar). Les traditions, quant a elles, regorgent de descriptions imagées

qui dépeignent les chatiments réservés aux différents échelons de I'enfer.
Parlant des pécheurs qui y sont destinés, la sourate XV, 44 dit : « La Géhenne
sera slirement leur lieu de rendez-vous & tous. Elle a sept portes, et chaque
porte en aura sa part déterminée [de pécheurs]. » Ce passage décrit la vision
musulmane de I'enfer sur sept niveaux. Au fur et a mesure que I'on change
de niveau, les chatiments deviennent de plus en plus durs en fonction de

la gravité des péchés. Les musulmans fervents seront au premier niveau,

les incroyants paiens a I'avant-dernier, et les hypocrites (ceux qui ont fait
semblant de soutenir Mohammed mais se sont en fait secrétement opposés
a lui) seront au dernier niveau (voir la sourate IV, 145). Les musulmans du
premier niveau finiront par étre délivrés grace i la miséricorde de Dieu ; les
hypocrites, en revanche, ne tireront jamais bénéfice de la miséricorde divine.
Les anges gardent chacune des portes.

Le feu est le nom le plus fréquemment associé A I'enfer dans le Coran et il en
est sa caractéristique. Un certain nombre d’'autres termes sont employés ;
celui de Géhenne (jahannam) est le plus commun aprés « le feu ». La Géhenne
est a l'origine une vallée a coté de Jérusalem dont le nom est en venu a
indiquer I'enfer dans la Tradition juive. Dans le Coran, I'enfer est parfois
envisagé comme une bé&te monstrueuse qui vient a la rencontre du pécheur
au jour du Jugement dernier (sourate LXXXIX, 23). Au niveau le plus bas de
I'enfer se trouve l'arbre de Zagqoum (sourates XXXVII, 62-68 ; XLIV, 43), avec
des tétes de diable en guise de fleurs. Les pécheurs doivent manger de son
fruit, qui briile leurs entrailles comme le plomb fondu (sourate XLIV, 45).

Le Coran contient un certain nombre d'images des supplices de I'enfer, telles
que l'eau bouillante, la fumée et le vent qui desséche. Lors de son ascension
au ciel (cf chapitre 6), Mohammed, tandis qu'il était encore au plus bas
niveau du ciel, put jeter un coup d'ceil a I'enfer grace & 'ange qui le garde
éternellement. Le feu est alimenté par les corps des condamnés, dont la peau
se reconstitue au fur et & mesure que la peau précédente a été consumée

par le feu. Les habitants de I'enfer essaient de s’échapper mais sont aussit6t
ramenés dans la fournaise grace a des crochets en fer.

Selon la régle générale, le chatiment est proportionnel au péché. Par
exemple, la femme adultére qui a donné naissance a un enfant illégitime est
accrochée par la poitrine. Chomme coupable d’adultére est forcé de manger
de la viande maigre avariée sans avoir le droit de toucher a la bonne viande
bien grasse qu'on lui présente. (La bonne viande représente les épouses
légitimes tandis que la viande avariée représente les femmes qu'il a séduites.)



Chapitre 7 : Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis 139

Le ciel et ses plaisirs

Assez de pleurs et de grincements de dents ! Lobjectif réel de ces
descriptions n'est pas de se réjouir de ceux qui souffrent mais bien d'effrayer
les vivants afin qu'ils changent de vie et s’orientent dans la direction du ciel.
Se rappeler que la miséricorde de Dieu est plus grande que sa colére. Dans

la sourate VI, 160, le Coran indique qu'une bonne action compte dix fois plus
qu’une mauvaise action. Dieu veut que les musulmans entrent tous au ciel
mais en fin de compte, cela ne dépend que de soi.

Le jardin (al-janna) est le nom le plus commun du ciel dans le Coran. Ce n'est
pas étonnant pour une religion qui a surgi dans une région désertique, ol

la pluie et la végétation sont des choses rares et précieuses. Le raffinement
des jardins qui va de pair en islam avec une tradition architecturale élaborée
refléte 'image que les musulmans se font du paradis. Le mot « jardin »
rappelle le jardin d’Eden ot1 vécut le premier couple humain. Un autre terme
utilis€ dans le Coran est celui de « paradis » (firdaws), un mot persan qui a
l'origine signifiait un jardin ou un parc. Longtemps avant l'arrivée de I'islam,
la traduction grecque de la Bible a employé ce mot persan pour parler du
jardin d’Eden. C’est ainsi que ce mot de « paradis » est passé dans les langues
occidentales.

En se référant a la sourate XXIII, 17, les musulmans voient le ciel sur

sept niveaux. Durant son voyage nocturne et son ascension, le prophéte
Mohammed a atteint le septieme ciel. Plus tard, la Tradition a précisé
I'agencement spécifique des jardins et le mode de vie de ceux qui 'y
demeurent. De méme qu'il y avait un arbre au fond de I'enfer, de mé&me un
autre arbre du cosmos se développe au dernier étage du ciel, juste sous le
trone de Dieu. L'eau y coule en abondance et les arbres croulent sous les
fruits. La sourate XLVII, 15 mentionne quatre fleuves ruisselants de vin, de
lait, de miel et d’eau qui traversent le ciel.

Aux antipodes des supplices de I'enfer, la vie au ciel est une félicité
permanente ol 'on ne connait ni privations ni soucis. Les mets les plus
délicats et les boissons les plus suaves abondent — sans oublier le vin qui ne
rend pas ivre. Les gens portent des vétements de soie et reposent sur des
banquettes confortables, entourés de toute une domesticité masculine et de
jeunes filles vierges.

Le climat est paisible et 'ombre est abondante. Les gens sont toujours en
bonne santé. Leur plus grande joie vient de ce qu'’ils peuvent voir la face de
Dieu, comme il est écrit dans la sourate LXXV, 22-23.



1 40 Deuxieme partie : La foi et les croyances musulmanes

Les femmes et les houris aux yeux de
gazelle

Les Occidentaux sont en général avertis de ces images de jeunes vierges au
paradis toutes dévouées a assouvir les désirs sexuels des hommes, et les
femmes ont fait remarquer que rien n'était dit sur les récompenses qui les
attendaient au paradis. Voici quelques informations qui vous permettront de
vous faire un avis personnel sur ces questions :

1~ Le Coran, dans un certain nombre de passages, déclare sans équivoque
que les hommes et les femmes sont égaux a I'’heure du Jugement dernier,
étant jugés sur la base de leurs propres actions qui peuvent leur valoir
I'entrée au paradis. Les épouses d’hommes vertueux tels Loth et Noé ont
pu &tre condamnées a 'enfer en raison de leur incroyance. L'épouse d'un
incroyant — la femme du pharaon - a gagné son ciel en sauvant Moise.

.+~ Rien dans le Coran ni méme dans les traditions plus tardives ne soutient
l'affirmation selon laquelle le Coran dirait que les femmes n'ont pas
d’ame.
% 1~ Le Coran se référe explicitement dans quatre passages aux houris
a (hurr) - les sourates LI, 20 ; LVI, 22 ; LV, 72 ; et XLIV, 54 (probablement
; dans un ordre chronologique). Ces passages et plusieurs autres qui se
g rapportent aux mémes femmes datent tous de la période mecquoise de
la mission de Mohammed, avant I'’émigration a Médine en 622. Ce mot de
« houris » ne se retrouve pas dans les passages du Coran datant d’apreés
622. Il y est plutdt fait référence a des femmes pures (littéralement des

3 compagnes) des hommes,

1~ Le terme arabe de furr se rapportant a la blancheur était a I'origine
appliqué aux gazelles, avec leurs grands yeux noirs cerclés de blanc.
Si I'on prend ce terme au pied de la lettre, les houris sont des femmes
avec de grands yeux noirs finement ourlés et avec sans doute la peau
claire. Dans le Coran, les houris sont des vierges amoureuses aux
seins bien fermes qui n’ont été touchées par aucun homme ni aucun
djinn. Elles vivent dans des pavillons séparés et se conduisent avec
pudeur. Ces descriptions du paradis datant de la période mecquoise
semblent principalement destinées & des hommes et évoquent les
plaisirs qui, pour les Arabes de I'époque, correspondaient & ce que
I'on pouvait espérer de mieux et leur donnaient une vision idyllique du
paradis qui devait leur paraitre plus désirable encore que tout ce qu'ils
connaissaient sur terre.

1~ Le Coran et la Tradition sont beaucoup moins diserts sur ce qui attend
les femmes au paradis. Pour certains musulmans, cela ne signifie pas
que les femmes n’ont pas de plaisirs sexuels correspondants dans
le paradis, mais plutét que la pudeur exclut de décrire ces plaisirs.

g Personnellement, cet argument ne me parait pas trés convaincant mais
peut-étre d’autres peuvent-ils le comprendre.




Chapitre 7 : Le face-a-face avec Dieu : I'enfer ou le paradis 7 4 1

1~ Des traditions plus tardives se sont longuement penchées sur la
: description des houris. Ce sont des vierges perpétuelles, 3 la peau
diaphane ; chacune porte sur un sein le nom de son mari humain et sur
l'autre celui de Dieu. Elles portent des pierres précieuses et leur visage
est « beau comme un croissant de lune ». Elles vivent a part dans des
pavillons comportant 70 lits et ont a leur service 70000 demoiselles de
compagnie. Elles ne peuvent tomber enceintes et n'ont pas de régles.
Les hommes ont comme compagnons (selon le texte) leurs épouses
humaines et une houri, voire soixante-douze houris. En méme temps, on
dit que les épouses humaines sont infiniment supérieures aux houris du
fait de leur piété et de leur fidélité aux exigences de T'islam.

v~ D’autres traditions ont un point de vue beaucoup moins égalitaire
a I'égard des femmes que celui exprimé dans le Coran. Certaines
indiquent que, créées a partir de la derniére cdte d’Adam, les femmes
sont inférieures aux hommes. D’autres disent que les femmes sont
des tentatrices, un argument qui ne figure pas dans le Coran, et que la
chute d’Adam est due a la tentation d’Eve. Une tradition qui comporte
plusieurs variantes possibles dit que quand Mohammed a examiné
'enfer, il a constaté que la majorité de ses habitants étaient des femmes.
Selon d'autres traditions, le salut de la femme serait fonction de son
degré de soumission & son mari, tout comme le salut de 'homme
dépend de sa soumission a Dieu. Les féministes islamiques précisent
que l'authenticité de certaines de ces traditions est douteuse et ne
les considérent pas comme faisant partie de la Révélation mais plutdt
comme une expression de la domination masculine qui a émergé dans
I'histoire de 'islam et est allée a I'encontre de I'égalitarisme du Coran.

| 1+~ J'ai du mal & croire que les théologiens musulmans approuvent l'idée
d’inciter de jeunes hommes a étre volontaires pour des attentats
suicides en leur faisant miroiter des promesses de voluptés inavouables
en guise de récompense. Pour que le martyre soit recevable comme tel,
il faut qu’il soit consenti pour le service de Dieu, dans une soumission
totale a ses volontés et non dans l'espoir d’en retirer un profit personnel.
Depuis le siécle dernier, 'Occident n’a de cesse de critiquer I'islam a
cause du traitement qu'il réserve aux femmes musulmanes. Certains
Occidentaux sont fascinés par I'évocation des houris, par la danse

du ventre et les images de harems ol les femmes sont au service des
désirs de 'homme. Au xix© siécle, les Occidentaux ont critiqué I'islam
pour le regard qu'il portait sur les femmes, alors méme que de multiples
maniéres les droits des femmes occidentales étaient plus sévérement
bafoués que ceux des femmes musulmanes.




L'islam n'a pas de purgatoire au sens ol il s"agi-
raitd’un endroit, distinct du ciel et de I'enfer, ol
les étres humains qui ont péché viendraient se
purifier pendant un certain temps en attendant
d'aller au ciel. Malgré tout, la croyance populaire
esttrés attachée a la miséricorde de Dieu qui
estsivaste que méme les musulmans pécheurs
quin‘auront pas commis le péché mortel d'ado-
rer d'autres dieux seront finalement sauvés,
méme s'ils se trouvent au niveau supérieur de
I'enfer a I'heure du Jugement dernier. Certains
musulmans évoquent méme la possibilité que
des non-musulmans finissent par aller au ciel un
jour car la miséricorde de Dieu irait jusque-Ia,
mais ce point ne rencontre pas |'approbation
de tous.

Purgatoire, limbes et paradis

L'islam n'a par ailleurs aucune notion de ce que
I'on appelle dans le christianisme « les limbes »
— un endroit ol vont ceux qui ne méritent ni le
ciel ni I'enfer. Cependant, certains commen-
tateurs voient dans la sourate VI, 46-48 une
évocation de ce que peuvent étre les limbes. Ce
passage parle de personnes qui se trouvent sur
les « hauteurs ». De la-haut, elles voient ceux
qui sont en enfer endurer leurs supplices et
ceux qui sontdans le ciel vivre dans la félicité.
Ces persannes sur les hauteurs n‘appartiennent
ni a l'un ni a l"autre groupe. Il semble qu’elles
n‘iront jamais en enfer. Les interprétations
different quant a savair si elles pourront un
jour aller au ciel.




/

Troisieme partie
La vie musulmane au
- quotidien : tradition,
pratiques et ethique

ORIGSTENNANT

« Ah, excuses-moi, jz crois entendre mon bipe.r... Clest
tres important : j'ai pregrammeé une alarme pour me
rappzler’ I'heure de la priére de laprées-midi ! »



Dans cette partie...

ans cette partie vous découvrirez comment les musulmans vivent leur foi au
quotidien.

Un premier chapitre vous permettra de comprendre ce quest la charia (la loi de
Dieu) pour les musulmans.

Ensuite, et parce que les rites font partie de la vie quotidienne du croyant, on

vous expliquera en détail ce que sont les cing piliers qui constituent le socle des
croyances et de la pratique de tout musulman : s'arréter cing fois par jour pour se
joindre a d'autres musulmans dans la priére, jetiner de I'aube au crépuscule pendant
le mois de ramadan, faire le pélerinage a La Mecque - sommet de la vie spirituelle
pour un musulman -, entre autres.

Mais l'islam a également d’autres observances rituelles, telles la célébration

de l'anniversaire de Mohammed et les cérémonies accompagnant la naissance,
I'attribution du nom, le mariage et la mort. Nous parlerons de cela dans cette partie,
ainsi que de certaines coutumes et obligations concernant par exemple la nourriture
et les vétements.

Nous terminerons enfin en évoquant la morale musulmane, notamment a propos de
certaines questions délicates comme les relations sexuelles, le mariage, la famille, la
médecine et la justice sociale.



Chapitre 8

Loi et tradition
en islam

P 00O CODOOOBOOOOSOOO 00O D009 000 COROTESIOOISNOEDOSPRS

Dans ce chapitre
p La tradition et Mohammed. Qu’est-ce-qu'un hadith ?
P> La loi islamique. Quest-ce que la charia ?

O.COOOC@QO&Q&#%%*&!‘.’\ﬁ'f.’#@!*}ﬁé:&'iﬂﬂ?#ﬂ'@ﬁﬂ@-@@@@“ﬂti’ﬂ..

Futes les religions mettent 'accent sur la foi et sur le comportement qui
doit en découler (la foi et les ceuvres), mais toutes en ont une approche
différente. Tandis que le christianisme souligne I'importance de la foi (croire
en Jésus et étre sauvé), l'islam privilégie les actions (mettre sa vie sous le
regard de Dieu en se laissant guider par Lui pour entrer au paradis au jour
du Jugement dernier). Limportance de la loi dans I'islam est comparable &
celle qu'elle revét dans le judaisme. Dans ces deux religions, il existe une
abondante littérature qui étudie les enseignements a tirer des Ecritures
saintes (la Bible hébraique et le Coran) pour définir un cadre juridique dans
des domaines qui ne sont pas directement traités dans les Ecritures. En effet,
les chercheurs sont nombreux a penser que les méthodes d’argumentation
juridique de I'islam ont été fortement influencées par la tradition juridique
déja en place dans le judaisme. Uhindouisme accorde également une

place prépondérante 4 la loi, le code de Manu étant I'un des recueils de

lois hindous les plus anciens et les plus importants. Le code de Manu et
d’autres textes semblables font partie de ce que I'on appelle la Voie des
(Euvres (karma Marga), par opposition a la Voie de la Dévotion et la Voie de
la Connaissance — les deux autres grandes voies qui meénent au salut ou a la
libération dans I'hindouisme. Contrairement au judaisme, ol le contenu de
la loi et le systéme juridique sont semblables & ceux de I'islam, le contenu de
la loi hindoue est fondamentalement différent de celui de la loi islamique. Le
confucianisme est également préoccupé par la question du comportement,
mais la loi (ou plutdt devrait-on dire les recommandations) qu'il propose
dans ce domaine ne dérive pas de la révélation, mais du raisonnement et de
I'expérience humaine.



’46 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Dans l'islam, la grande priorité est de déterminer 'action appropriée. Ce
chapitre étudie la maniére dont I'islam détermine ce qu'est la loi de Dieu
(charia). Puisque Mohammed a été le messager du Coran et le meilleur
exemple a suivre pour vivre selon la loi de Dieu, les traditions concernant
la vie de Mohammed sont, apreés le Coran, la principale source a prendre en
compte pour déterminer la volonté de Dieu. Ainsi, avant de procéder a un
examen de la loi islamique, commencons par nous intéresser a la pratique
de l'imitation de Mohammed recommandée aux croyants qui se fondent
pour cela sur la sunna du Prophéte (la tradition érigée en modeéle) constituée
des différentes traditions (hadiths) authentifiées et approuvées pour servir
d’exemple.

L'imitation de Mohammed

Dans la religion chrétienne, le croyant est invité & agir conformément aux
enseignements du Christ, mais cela ne veut pas dire pour autant qu’'un
chrétien doit modeler chaque aspect de sa vie sur Jésus. Le chrétien n'essaie
pas, par exemple, de manger la méme nourriture ou de dormir dans la méme
position que Jésus.

Compréhension des deux parties d’'un hadith

Le mot hadith signifie « propos », « conversation » ; il sert & désigner tout
récit transmis oralement & quelqu’un racontant ce qu'a fait ou dit une autre
personne. Aux débuts de la propagation de l'islam, les compagnons de
Mohammed faisaient partager aux nouveaux convertis tout ce qu'ils savaient
sur la vie et les paroles de Mohammed. Les fidéles des communautés
musulmanes importantes comme celles du Maroc ou d’Indonésie qui
venaient en pelerinage & La Mecque (c¢f. chapitre 9) échangeaient entre eux
des hadiths. Aujourd’hui encore, le pélerinage est 'occasion de rencontrer
d'autres communautés et d'échanger des informations et des témoignages,
mais I'ere de la collecte de nouveaux hadiths est révolue.

Les hadiths se composent de deux parties.

[ 7 Isnad, partie I : La premiére partie est la chaine de transmission du

! récit qui passe par les personnes (isnad). Si quelqu'un me dit quelque

. chose au sujet de quelqu’un d’autre, je veux connaitre la source de son
a information, parce que rien ne vaut la source en matiére d’information.
% 1~ Matn, partie Il : La deuxiéme partie est le contenu réel (matn) du récit.
I On peut considérer I'isnad comme I'introduction et le matn comme le

{  corps du hadith.

&



Chapitre 8: Loi et tradition en islam

Voici un exemple d’isnad : « Bokhari, de Mouslim Ibn Ibrahim, le tenant lui-
méme de Hisham qui le tenait lui-mé&me de Yahya Ibn ‘lkrima le tenant de
Ibn ‘Abbas. » Commence alors le récit sur un fait ou un dit de Mohammed
condamnant les hommes qui se comportent comme des femmes et vice
versa.

Voici un exemple de matn : « Chomme, quel qu'il soit, qui, ayant une esclave,
'éduque, lui donne une bonne instruction, l'affranchit et 'épouse, aura

une double récompense » (in Bokhari, Les Traditions islamiques, tome 2,
Maisonneuve, 1906-1914, p. 176).

Le contenu d’un hadith

Un hadith contient un ou plusieurs de ces quatre grands types
d'informations :

1+ Quelque chose que Mohammed a fait.

+ Quelque chose que Mohammed a dit.

+ Quelque chose qui s'est produit en présence de Mohammed.

1~ Paroles de Dieu 8 Mohammed qui ne sont pas dans le Coran (hadith
qudsi).

Autre maniére d’'envisager le contenu des hadiths :

1 Anecdote ou récit qui compléte des informations sur la vie de
Mohammed ou d’autres personnages antérieurs (par exemple, le Joseph
de la Bible) qui n'est pas dans le Coran,

v Considération d’ordre juridique ot Mohammed interpréte et applique le
Coran ou donne des directives spécifiques concernant des questions de
rites ou de loi.

1~ Considérations morales qui renforcent la motivation a vivre selon les
valeurs de I'islam.

Recueil des hadiths

La biographie traditionnelle (siraf) de Mohammed (cf. chapitre 6) est une
compilation des deux premiers types de hadiths. Les musulmans qui
souhaitent imiter la vie de Mohammed jusque dans ses plus petits détails se
réferent a ces récits.

147



148 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

e
&5

S,

La tradition : sunna ou hadith ?

Pour ceux qui auraient du mal a faire la distinc-
tion entre les deux termes sunna ou hadith, qui
se traduisent habituellement tous deux par « tra-
dition », voici comment faire la différence :

+~ La sunnade Mohammed regroupe la totalité
de ce que Mohammed a fait et dit. La sunna
n'est pas une forme de littérature ou d’écri-
ture. Il s'agit de la tradition (prophétique).

£~ Un hadith est un récit individuel de ce qu'il
a fait ou dit. Il s’agit non pas de la tradition
mais d unetradition. Le hadith estun genre
littéraire.

Mais comment sait-on ce qu’il a fait et dit ? Eh
bien, on connait la sunna de Mohammed gréce
aux hadiths passés concernant Mohammed.
La somme des hadiths recueillis constitue les
archives écrites de la sunna de Mohammed.
Ainsi, logiqguement, la sunna existe avant les
hadiths de la méme maniére que les traditions
de votre famille (ou de votre école ou de votre
organisation sociale) précédent tout ce que I'on
a pu dire ou écrire a propos de ces traditions.

En arabe, le mot sunna a au départ le sens de
« regle de vie », « norme a respecter ». Avant
la période de Mohammed, chaque tribu ou clan
avait ses regles de conduite. Par la suite, la
sunna de /'oumma musulmane (la communauté)
a remplaceé la sunna des tribus. Puisque les
contemporains de Mohammed tenaient leurs
informations directement de Mohammed lui-
méme, la sunnaa égalementinclu les coutumes
de la premiére et de la deuxiéme génération.
Mais progressivement, au fur et a mesure que
le temps s"écoulait etles éloignait de I'époque

de Mohammed, les musulmans ont commencé
a comprendre la sunna comme se référant
principalement a la tradition qui se rapportait 4
Mohammed (plutdt qu'a la tradition de la com-
munauteé tout entiére) comme cela est confirmé
dans les hadiths. La sourate XXXIII, 21 refléte
ce point de vue sur Mohammed quand elle dit:
« En effet, vous avez dans le messager de Dieu
un excellent modéle. »

L'opposé de la sunna est 'innovation (bida).
Pour certains, I'innovation en religion est
équivalente a I'hérésie. Mais dans I'islam,
I'innovation peut étre bonne ou mauvaise. La
bonne innovation permet au musulman de vivre
plus authentiquement une vie selon I'islam.
La mauvaise innovation implique I'abandon
des croyances et des modéles définis dans la
tradition et le Coran. Ainsi, le fait de qualifier
de bonne ou de mauvaise une innovation est
plus une question de regard porté sur tel ou
tel sujet que véritablement lié & 'innovation
elle-méme. Par exemple, les juristes musulmans
conviennent que la célébration de I'anniversaire
de Mohammed (le maoulid) fut une innovation
en son temps, ce qui signifie que cette féte
n‘est pas mentionnée dans le Coran et n'est
pas rapportée dans les traditions qui sont
censees venir de Mohammed et de la premiére
génération de musulmans. Pour le théologien
juriste conservateur du xive siécle Ibn Taymiyya,
la célébration du maoulid était une mauvaise
innovation tandis que pour Al-Ghazali, le grand
théologien du xi® siécle, le maoulid était une
bonne innovation (pour en savoir plus sur le
maoulid, cf. chapitre 10).




— Chapitre 8 : Loi et tradition en islam ’49

Les premiers hadiths ont été rassemblés et classés sous le nom du
compagnon qui est a l'origine d'un hadith. Par la suite, le classement s’est
effectué par théme. Ces recueils de hadiths occupent une place presque
aussi importante que le Coran lui-mé&me qui fait autorité. Les musulmans
citeront des hadiths spécifiques pour étayer des croyances et des pratiques
islamiques spécifiques, tout autant qu'ils citent le Coran. Si I'on cite,

par exemple, le Bukhari 24:13, cela signifie que I'on se référe au livre 24,
chapitre 12 du recueil de hadiths d’Al-Bukhari. En dehors des ceuvres de
Bukhari, on trouve également des références aux collections de hadith
compilées par Abou Daoud, Al-Nasa'i, Al-Tirmidhi et Ibn Majah (tous de
grands narrateurs de hadith des v et ix® si¢cles). Les chiites ont leurs
propres collections de hadiths (pour lever le voile sur les musulmans de ce
mouvement et connaitre leurs propres traditions, ¢/ chapitre 12). Un recueil
peut contenir en moyenne plusieurs milliers de hadiths. Il est possible de s’en
procurer sur CD ou de les consulter sur Internet ¢f annexe C).

Le hadith, toute une histoire !

Al'époque du calife Omar Il (qui a régné de 717
a720), les musulmans ont cherché a préserver
les hadiths pour pouvoir les transmettre aux
générations futures. Omar a confié a I'historien
Al-Zuhri la mission de les rassembler et de les
consigner par écrit. Par la suite, cet effort de

4 Mohammed s'est accéléré. Les narrateurs de
hadiths n'ont pas hésité a voyager pour aller a
la recherche de toutes les traditions existan-
tes. La transmission des hadiths se développa
selon des régles élaborées permettant de les
authentifier avec certitude.

collecte de toutes les traditions se rapportant

Révision des 40 traditions

Les recueils de hadiths les plus connus contiennent des milliers d’histoires.
11 fallait trouver un moyen de rendre ces hadiths plus facilement accessibles
aux musulmans ordinaires. C'est pourquoi certains historiens ont fait de
petites compilations des hadiths les plus importants. Le plus populaire
reste sans doute encore aujourd’hui le récit des 40 traditions d’Al-Nawawi
(1233-1277) qui sert a 'édification des jeunes musulmans. Voici un apercu de
cinq hadiths trés connus rapportés par Al-Nawawi, et qui sont commentés
par Louis Pouzet dans un livre en francais paru & Dar El-Machreq, a
Beyrouth, en 1982. Comme il est de coutume dans tous les hadiths, on'y
retrouve les paroles méme que Mohammed est censé avoir prononcées :

I v« Ce que j'ai déclaré comme interdit, évitez-le ; ce que j'ai recommandé
' que vous fassiez, faites-le dans la mesure du possible. »



7 5 0 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

f 1+ « Ne vous fachez pas. »
» « Laol il n'y a pas de peine, il n’y a pas de récompense. »

- "« Quiconque se montre hostile a I'un de mes amis, je lui ferai la guerre
sans hésiter. »

» « Par égard envers ma personne, Dieu n’a pas tenu compte des erreurs et
des manquements de ma communauté. »

Evaluation des hadiths

Avec le temps, le nombre de traditions attribuées & Mohammed s’est
multiplié. Les historiens musulmans ont reconnu que tous les hadiths
n'étaient pas historiquement fondés. Parfois, certains, a tort mais en toute
sincérité, ont cru transmettre honnétement des paroles censées venir

de la bouche de Mohammed ou de ses disciples. Certains ont inventé

les hadiths qu'’ils ont attribués 8 Mohammed pour soutenir une position
particuliere dans des batailles théologiques ou politiques de leur époque
(v et 1x° siécles). Les historiens de hadiths ont élaboré des critéres pour
déterminer la validité de tout hadith spécifique (c’est-a-dire qu'il datait bien
de Mohammed). Ces historiens ont classé les hadiths selon trois degrés de
validité (du plus valide au moins valide).

v Sain (sahih) : authenticité presque certaine.
+ Bon (hasan) : trés probablement vrai.

+ Faible (da’if) : ne peut pas &tre considéré comme authentique 4 moins
qu’il ne soit confirmé par d'autres traditions.

Comment ces historiens ont-ils déterminé la validité d’une tradition ? Ils ont
examiné principalement I'isnad (la chaine des personnes qui ont transmis le
récit), en prenant en considération les points suivants :

1 Evaluation de la personne qui a retransmis le hadith. Etait-elle de bonne
moralité ? Les autres traditions qu'elle a rapportées étaient-elles fiables ?

1 La chaine de transmission a-t-elle bien été respectée ? A-t-elle été
logiquement possible ? La personne qui a recu le hadith d’'une autre
personne a-t-elle pu cotoyer a un moment ou a un autre cette personne
de sorte que I'information a pu passer de 'une a 'autre ? Y a-t-il des
preuves qui attestent que ces personnes ont pu &tre au méme endroit en
méme temps ?

! Y a-t-il eu plusieurs chaines de transmission ? Si tel est le cas, la validité
du hadith est beaucoup plus forte qu'en cas de transmission unique.

»~ La tradition en question est-elle présente a la fois dans le recueil de
Bokhari et dans celui de Mouslim (les deux plus grands recueils de
{|  hadiths) ?




_ Chapitre 8 : Loi et tradition en islam ’ 5 7

Certains historiens occidentaux (dont Goldziher, Schacht et Coulson)
considérent plusieurs de ces hadiths comme des fabrications sans valeur
historique. Ces chercheurs font état d'anachronismes dans le texte (allusions
a des conflits au sein de I'islam aprés la période de Mohammed, a des
endroits et & des gens qui ont vécu aprés Mohammed). lls font remarquer
qu'on ne peut pas séparer les hadiths valides des hadiths non valides. lls
affirment que les isnads détaillés ont été rajoutés plus tard aux premiers
hadiths et, par conséquent, que la présence de ces isnads n’établit pas
I'historicité des traditions.

Les hadiths au secours de la modernité

Certains réformateurs musulmans des xix© et xx¢ siecles ont invoqué les
hadiths & I'appui de diverses propositions de modernisation ou a I'appui

de propositions traditionalistes visant a restaurer I'islam dans sa pureté
originelle. Les réformateurs peuvent tirer parti d’'un hadith allant dans le
sens d’'une pratique d’aujourd’hui, pour faire valoir, par exemple, le fait que
les traditions montrent que Mohammed permettait aux femmes d'aller a la
mosquée. Ces hadiths servent d'arguments opposables & tous ceux qui sont
plutét contre la participation des femmes dans les cérémonies a la mosquée.

Voici un exemple. Le penseur musulman féministe contemporain Riffat
Hassan a examiné six hadiths qui ont été employés dans l'islam pour
soutenir I'idée que les femmes sont inférieures aux hommes. Chacun des six
mentionne le fait que la femme a été créée a partir d’une cote de I'homme,
plusieurs allant méme jusqu’a dire qu'elle a été créée du bout incurvé de la
cote (la partie la plus faible). Trois de ces hadiths font partie des recueils de
Bokhari et trois des recueils de Muslim, les deux recueils de hadiths les plus
importants, ce qui suggére que ce sont des hadiths « sains ». Aprés examen
plus approfondi, Hassan précise que chacun des six hadiths renvoie dans
leurs isnads & un contemporain (« compagnon » de Mohammed appelé Abou
Hurairah. Le célébre juriste du vur® sigcle Abou Hanifa considérait que Abou
Hurairah n’était pas un transmetteur de hadiths fiable. Hassan en conclut que
ces six traditions sont plutdt « faibles » et quelles ne peuvent servir a étayer
Iidée que les femmes ont un rdle subalterne. Cette argumentation repose
sur I'idée que les paroles rapportées dans les hadiths ne remontent pas a
Mohammed mais qu'elles sont I'expression d’un préjugé contre les femmes
qui est entré dans la culture musulmane aprés la période de Mohammed.

La loi de Dieu

La sourate V, 48 dit que Dieu « a envoyé a chacun une charia et un chemin
ouvert ». En dehors du contexte religieux, le mot charia signifiait 4 I'origine
le chemin qui méne a4 un point d’eau. Appliquée & la religion, cependant,



’ 5 2 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

la charia est le chemin qui méne 2 la vie et I'ensemble des lois divinement
révélées qui définissent ce chemin.

La charia est le modeéle donné par Dieu pour que 'homme oriente sa vie et
organise la vie en société. La communauté musulmane doit &tre organisée
en fonction de la charia et permettre aux musulmans de vivre en conformité
avec elle.

Dés les débuts de I'islam, les musulmans ont essayé de vivre leur vie selon la
charia. Pour connaitre le plan de Dieu, le musulman se tourne d’abord vers
le Coran. Cependant, seuls 500 4 600 versets sur un total de 6219 versets
développent des considérations d'ordre juridique, la majorité traitant
d’aspects rituels ou cultuels. Dans le Coran, les considérations d’ordre
juridique concernent souvent des domaines ot I'islam s’est écarté des
coutumes arabes en vigueur avant la révélation coranique : ces coutumes
concernent par exemple les régles de succession (héritage) ou la protection
des fillettes en bas age. Dans bien d’autres domaines en revanche, le Coran
fournit relativement peu d’informations qui permettent de dresser un cadre
juridique.

Les quatre fondements de la jurisprudence
islamigque (@’siil al-fiqh)

Le figh est différent de la charia. Le figh est 'activité humaine qui détermine
ce qu'est la loi de Dieu. Le figh reléve du droit islamique 2 la fois dans ses
aspects théoriques et dans son application pratique. Différentes écoles
d'interprétation juridique se sont développées dans I'islam, chacune avec
ses propres grands maitres, ses écoles et ses réglementations sur différentes
questions. Ces écoles d'interprétation s'appellent des madh’habs (madh’hab
signifie littéralement le « chemin a suivre »). Pour en savoir plus sur ces
écoles de droit (madhahib, qui est le pluriel en arabe), reportez-vous dans ce
chapitre a la section intitulée « Les différentes écoles juridiques ».

L Ne pas confondre une école d'interprétation du droit (madh’hab) avec
5? l'utilisation ordinaire du mot « école » qui indique une institution de
formation (;madrasa). Chaque école de droit a ses propres madrasas, qui sont
des écoles ou des séminaires (religieux) de théologie.






7 54 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

g

1+~ La tradition (sunna) de Mohammed : au vie sieécle, Malik (voir un peu

plus loin dans ce chapitre la section intitulée « Ecole malikite ») a pensé
que la coutume locale en vigueur 4 Médine était sans doute la tradition
de Mohammed parce que c'était 1a que Mohammed avait vécu. Mais avec
l'apparition des recueils de hadiths, Al-Shafi'i a fait remarquer que, avant
de se référer a une tradition de Mohammed pour prendre une décision
d'ordre juridique, il fallait au préalable qu'il y ait un texte écrit valide
(c’est-a-dire qui soit dans le Coran ou dans les hadiths).

»# Consensus (‘ijma’) : dans une tradition fréquemment citée, Dieu dit &

Mohammed qu'il ne permettra jamais & sa communauté de demeurer
unanimement dans I'erreur. Al-Shafi'i (767-820) a compris la notion de
consensus comme étant le consensus de la communauté musulmane
tout entiére. Mais comment déterminer le consensus de tous les
musulmans ? En raison de I'impossibilité de parvenir & un tel consensus,
les penseurs postérieurs au grand imam Al-Shafi'i ont compris I'jima’
comme €étant le consensus des juristes qualifiés d’'une génération et
d’une école particuliéres. Une fois qu'un consensus a été atteint sur une
question, ce consensus devient un troisiéme texte écrit fondateur i coté
du Coran et de la sunna.

.+ Analogie (giyas) : Al-Shafi'i a considéré que si Dieu avait fourni avec

la charia un guide pour toute la vie humaine, il devait &tre possible

de prolonger (au moyen des analogies) les principes permettant
d’appliquer le cadre juridique défini dans le Coran et dans la sunna de
sorte qu'ils puissent sappliquer & d’autres cas. Par exemple, Al-Shafi'i
part de l'injonction contenue dans le Coran de faire face a la Kaaba, le
sanctuaire sacré de La Mecque, pour prier. Quand ils prient, la plupart
des musulmans ne peuvent pas réellement voir la Kaaba, aussi doivent-
ils employer la raison pour déterminer la bonne direction. De méme,
les juristes musulmans peuvent employer la raison pour prolonger la
réflexion & partir des cas envisagés dans le Coran et dans la sunna.

L'analogie ne s'applique pas au rituel religieux. Aucun principe rationnel
n‘explique pourquoi Dieu a demandé aux musulmans de prier cing fois
par jour plutot que dix fois. Les musulmans sont également prudents en
employant le raisonnement analogique pour déterminer les sanctions
appropriées pour punir un acte contraire 2 la loi islamique.



Chapitre 8 : Loi et tradition en islam 155

Etapes dans la consolidation du droit islamique

On peut distinguer cing étapes dans |"évolution
du droit islamique :

1.

Au début, |'étude du droit a démarré dans
des villes comme Kufa (Irak) et Médine.

L'opinion personnelle etla coutume locale
ont dicté la loi.

Au milieu du vine siécle, une plus grande
attention a été portée a |'étude des textes
de base du droit islamique.

A cette époque-1a, on ne disposait pas
encore de recueils de hadiths permettant
de se référer aux paroles et aux actes de
Mohammed.

A la fin du vine et au début du 1x° siécle,
les quatre écoles juridiques (madhahib)
ont émergé, avec une nouvelle compré-
hension des sources (racines) de loi.

A partir du x° siécle, les juristes ont
écrit des livres qui étudient en détail

les aspects théoriques de chacune des
racines de la loi.

5. Apres la « fermeture des portes de
I"ijtihad » vers la fin du x® siecle, les
muftis purent émettre des avis juridiques
(fatwas) sur des sujets non couverts par
des dispositions juridiques antérieures.

Les muftis étaient des juristes hautement
qualifiés (mujtahids) spécialisés dans I'une
des quatre écoles juridigues. Des fatwas
(avis juridiques) pouvaient étre demandées
par des individus pour des conseils privés
ou par le juge pour l'aider a prendre une
décision juridigue.
Mohammed Ibn Idris ‘i (767-820) est considéré
comme le fondateur du droitislamique et celui
qui a établi le concept des quatre racines du
droit.

En plus des quatre écoles juridiques conventionnelles en islam, certaines
écoles d’interprétation du droit ajoutent quelques principes supplémentaires.
Si, a premiére vue, le droit islamique peut sembler rigide et intransigeant,
'application des quatre racines et des principes supplémentaires le rend
souvent tout a fait souple dans son application (hormis quelques cas
extrémes comme l'application qu'en ont faite les Talibans en Afghanistan).

1~ Istihsan (préférence juridique, littéralement « la recherche du bon »)
est employé par les hanafites. La préférence juridique signifie que
le juge (ou le juriste) a le choix de la décision quand deux maniéres
possibles de dire le droit existent. Il peut donner son jugement
(préférence) en choisissant 'acte qui sera au service du bien commun.

1~ Istislah (littéralement « la recherche de ce qui est correct ») est un
principe approuvé par les malikites qui est semblable a I'istihsan parce
que le jugement rendu, a condition qu'il ne contredise pas le Coran et
les hadiths, doit favoriser le bien-&tre public et privé. Ainsi, ce principe
s’attache davantage a I'esprit de la loi dans le Coran et les hadiths qu'a la

lettre.



’ 5 6 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

! 1~ Istishab indique qu’une situation existant dans le passé est censée

. se poursuivre dans le présent en 'absence de preuve contraire.

La plupart des écoles emploient ce principe si elles jugent que cela
est approprié. Par exemple, supposons qu'un homme disparaisse et
ne réapparaisse jamais. Pour régler les questions d’héritage, il sera
présumé vivant pendant toute la période correspondant & la durée de
vie normale d’'un homme de son age.

| 1~ Ibaha (« permissibilité ») est associé aux hanbalites. Les actes qui

' ne sont pas en contradiction avec le Coran et la sunna sont présumés
légitimes. Ainsi, les hanbalites autorisent une femme a ajouter dans son
contrat de mariage une clause disant que son mari n’aura pas le droit de
prendre une autre épouse en méme temps qu'elle.

.~ Urf est une exception faite sur la base de la coutume locale par
certains disciples des écoles de rites hanafite et malikite. Par exemple,
un contrat légal exige I'acceptation orale par les deux parties. Mais le
juge pourra reconnaitre l'acceptation écrite d’un contrat si la coutume
l'autorise localement.

|+~ Darura (« nécessité n) est un principe spécial établi par analogie avec
la sourate II, 239 et lié 2 Abou Hanifa, sans &tre limité i 'école hanafite.
Par exemple, un soldat dans la bataille doit-il descendre de son cheval
afin d'effectuer le rituel de la priere ? Le Coran dit que non. Pendant

une bataille menée pour défendre la foi, nécessité fait loi et exige que

le soldat reste a cheval, prét a se battre et qu'il doit pouvoir faire sa
priére a cheval. Un exemple moderne : en théorie la loi islamique devrait
s’appliquer dans toutes les situations ; cependant, parfois la nécessité
exige que les nations musulmanes modernes agissent sur la base du
droit international dans leurs relations avec d’autres Etats souverains.

Les différentes écoles juridiques

Tout musulman se reconnait comme se rattachant 4 une des quatre écoles
juridiques pour tout ce qui reléve du droit le concernant personnellement.
Madhhab signifie littéralement « le lieu ol I'on va, la direction » et est parfois
traduit par le mot « rite » en francais.

Les écoles ne sont pas des dénominations religieuses. Indépendamment de
la branche de I'islam & laquelle on appartient (voir la partie IV de ce livre),
tout musulman adhére a une des écoles. Chacune a un corpus des textes de
référence qui lui est propre. Entre le professeur et I'étudiant se nouent des
liens trés forts.

La plupart des chiites suivent le rite ja’farite, associé au sixiéme imam chiite
(pour en savoir plus sur les chiites, cf chapitre 13). Dans cette section, je
passe en revue les quatre écoles sunnites qui existent aujourd’hui.



- Chapitre 8: Loi et tradition en islam

g\un

)

Ji*&

Le rite hanafite

Abou Hanifa (700-767) était le fils d'un esclave affranchi d’Afghanistan. Il est
né a Kufa et mort a Bagdad. Il a travaillé en Irak et a énormément voyagé
et refusé de prendre parti dans les conflits politiques entre Omeyyades
et Abbassides dans leur lutte pour &tre a la téte de I'Etat musulman

(cf. chapitre 4). Il fut I'un des premiers a articuler des principes généraux
pour guider les juges dans les décisions d’'ordre juridique. Il a mis en
avant le principe de I'analogie (giyas) et a eu recours a des hypotheéses
(des cas d’école) pour étayer ses remarques. Le rite hanafite est le plus
clément des quatre rites sunnites, en partie en raison de son attachement
a « la préférence reconnue par la loi » (istihsan) qui permet de modérer les
procédures de réglement trop dures.

Le rite hanafite était le rite officiel des Empires abbasside et ottoman

(cf. chapitre 4). Le rite hanafite, qui est I'école de droit sunnite de loin

la plus répandue aujourd’hui, est dominant dans les régions qui ont été
dirigées par ces deux empires, excepté I'lran et I’Arabie Saoudite. L'lran,
pays majoritairement chiite, suit le rite ja'farite et '’Arabie Saoudite le rite
hanbalite (voir la section intitulée « Le rite hanbalite », un peu plus loin dans
ce chapitre). UAfghanistan, un certain nombre de pays d'Asie centrale et la
majeure partie de I'Asie du Sud suivent également le rite hanafite.

Il est plus facile de se souvenir du rite en vigueur dans chaque pays quand
on se souvient des pays ou le rite hanafite n'est pas présent, celui-ci étant le
plus représenté.

Le rite malikite

Malik Ibn Anas (716-795) a passé la majeure partie de sa vie 8 Médine. Son
ouvrage Al-Muwatta’ (Livre du chemin préparé), le premier livre de droit
islamique, a associé un recueil de décisions juridiques avec les traditions
concernant Mohammed. Malik a également favorisé les coutumes juridiques
de Médine et a utilisé 'istislah (considération d’intérét public) et I'analogie.
Quand le calife Haroun Al-Rachid a demandé & Malik de venir & Bagdad pour
servir de précepteur a ses fils, Malik a répondu : la « connaissance ne voyage
pas mais c’est vers elle que I'on va ».

Le rite malikite est dominant en Afrique de l’Oue§t et au Maghreb (et, donc,
en France), et il est trés présent dans le sud de I'Egypte, au Soudan, & Bahrein
et au Koweit.

Le vite shafi’ite

Al-Shafi’i (767-820) est celui qui a dégagé les quatre racines du droit
islamique, comme nous l'avons vu dans la section de ce chapitre intitulée
« Les quatre fondements de la jurisprudence islamique (@siil al-figh) ».

Il a rejeté le concept hanafite de la préférence reconnue en droit et la

157



] 5 8 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

reconnaissance malikite du role de la coutume a4 Médine (sauf si elle est
confirmée par des hadiths écrits).

Le rite shafi'ite est dominant en Basse-Egypte, dans le sud de I'Arabie
Saoudite, en Afrique de I'Est, en Malaisie, en Indonésie, et se retrouve
€galement en Asie centrale et dans certaines parties des montagnes du
Caucase, comme au Daghestan.

Le rite hanbalite

Ibn Hanbal (780-855), le fondateur du rite le plus conservateur des quatre
écoles sunnites, est connu pour avoir résisté aux efforts d’Al-Ma'mun
(786-833) visant & imposer les croyances muta'zilites (cf chapitre 4). Il a
survécu a 'emprisonnement et a la torture pour émerger en tant que héros
des traditionalistes.

L Le conservatisme hanbalite ressort trés nettement dans sa facon de placer
5? le Coran au-dessus de la sunna. Cette école juridique dit que la tradition

prophétique ne peut pas &tre invoquée pour « abroger » un verset du Coran
(cf. chapitre 3). Ibn Hanbal est allé plus loin que Shafi’i en limitant a la fois
le role de la raison et celui de I'analogie, mais son utilisation de I'ibaha
(permissibilité) a rendu la position hanbalite plus souple que d’autres
€coles, dans certains cas. Ibn Taymiyya (1263-1328) fut un juriste hanbalite
important, vivant & Damas et dont le travail a considérablement influencé le
mouvement conservateur wahhabite en Arabie Saoudite et les mouvements
islamistes des xx© et xxi° siécles (cf. chapitre 18).

Bien que l'influence du hanbalisme demeure forte, il n’est aujourd’hui
dominant qu'en Arabie Saoudite, au Qatar et en Oman.

La prise de décision

La prise d’'une décision juridique est plus complexe que le simple fait de
décider si telle ou telle action est légale ou illégale ; en effet, il existe des
catégories intermédiaires. Le droit islamique traite également la question des
sanctions dans le cas d’actes illégaux et dispose de quelques instruments
pour éviter que des réglementations créent des difficultés anormales.



_ Chapitre8: Loi ettraditionenislam ] 5¢

Les cing catégories de l'action

En droit islamique, toute action s'insére dans I'une des cinq catégories
suivantes :

[ v~ Les actions obligatoires (fard ou wajib) sont divisées en deux
catégories : celles (comme la priere) requises de chaque musulman et
celles (comme le combat pour la défense de I'islam ou le fait d’assister &
un enterrement) que certains accomplissent au nom de la communauté
entiére.

S o B LT A ST Tl

=

1 Les actions recommandées (mustahabb ou mandub) sont méritoires,
mais non requises. La charité et la monogamie volontaire en sont des
exemples.

v~ Les actions neutres (mubah) n'ont aucune conséquence morale ou
légale. Le Coran et la sunna ne parlent pas de ces actions.

TR R TR

1~ Les actions déconseillées (makruh), comme le divorce, devraient
etre évitées. Aucune sanction n’est appliquée cependant et elles
n'entraineront pas l'exclusion du paradis.

af
5

v~ Les actions interdites (haram) sont 'opposé des actions obligatoires.
Par exemple, il est interdit d'épouser un parent proche.

35 AR

L

L'évaluation des sanctions

Lislam a mauvaise presse a cause de certaines des sanctions les plus strictes
(hudud) qui se trouvent dans le Coran. Il s'agit notamment de la peine de
mort qui sanctionne le meurtre, le fait de couper la main du voleur et les
coups de fouet pour certains autres actes. Hudud (qui signifie littéralement

« limites, bornes ») est le terme arabe employé pour la sanction de ces crimes
conformément a la punition exigée par le Coran. Une tradition dit qu’il faut

« éviter les punitions du hadd [singulier de hudud] en cas de doute ». Cette
tradition signifie que I'on ne doit appliquer les sanctions de hudud qu'en
dernier recours.

La mise en ceuvre de ces sentences rencontre beaucoup de restrictions.

Le Coran, par exemple, prévoit une sanction de 100 coups de fouet pour
I'adultére (voir sourate XXIV, 2), mais il exige également quatre témoins

de l'acte de la pénétration sexuelle dans un cas d’adultére, ce qui, vous en
conviendrez, est difficile a vérifier. La sourate XXIV, 2 ajoute également

« a moins qu'’ils se repentissent » ce qui revient & annuler la sanction si

la personne qui a commis le crime se repent. Quant & couper la main du
voleur, la sourate V, 48 a également une clause de repentir. Le juge doit
aussi considérer la valeur des articles volés et I'existence éventuelle de
circonstances atténuantes. Si un musulman meurt de faim sans qu'il y soit
pour quelque chose et qu'il vole de la nourriture, la communauté locale qui
n'a pas su répondre a son besoin vital de nourriture est aussi coupable que



’60 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

lui et la sanction n'est pas appliquée. Il est vrai que certains pays musulmans
ont réinstitué et qu’ils appliquent de temps en temps les peines de hudud,
mais cela est certainement davantage 'expression d'une volonté de fermeté
aI'égard des criminels de la part de gouvernants autoritaires que la marque
d'une authentique loyauté envers I'islam.

Fermeture des portes de lijtihad

Vers la fin du x°© siécle, les juristes ont estimé que tous les thémes de
droit importants avaient été étudiés. lls ont décrété que les « portes de
l'interprétation » (§jtihad) étaient fermées et que les musulmans devaient
dorénavant consulter les décisions passées dans les livres des diverses
écoles de droit (taqlid).

Les gouvernants déterminent de quelle école juridique reléve leur pays
tandis que, au niveau individuel, chacun peut choisir & quelle école de
jurisprudence il se rattache pour les affaires de sa vie personnelle. La plupart
suivent le rite qui est dominant la ot ils vivent. Quand se présentent des
cas qui n'ont jamais été traités auparavant ni encadrés par une loi précise,
le juge, le gouverneur du pays ou méme un individu peuvent demander
I'opinion d'un mufti (conseiller juridique) pour cette affaire. Le mufti publie
alors une fatwa (un décret). D'autres individus qualifiés peuvent rendre
des décisions contraires, mais une chose est importante : la décision doit
€tre fondée sur les « quatre racines de la loi ». Les décisions prises aprés
la « fermeture des portes » ne rentrent pas dans le cadre d’'une école de
jurisprudence et ne peuvent pas servir de base a une nouvelle décision.

Ibn Taymiyya et quelques autres théologiens hanbalites ont rejeté le concept
de fermeture des portes de ljjtihad, prétextant qu'elles n'ont jamais été
fermées. Pour eux, l'islam répondait en effet & toutes les formes de questions
et n'avait pas besoin d'&tre interrogé de nouveau.

Voici un exemple de fatwa. L'empire ottoman a créé une charge de Grand
Mufti conférant a la personne en titre le statut de haut fonctionnaire du
gouvernement. Un jour, on a demandé au Grand Mufti si les autorités locales
devaient rendre obligatoire la construction d'une mosquée dans un village
qui n'en possédait pas. Sa réponse, c'est-a-dire sa fatwa, fut « oui » et, dans
sa fatwa, il a cité des décrets officiels antérieurs mais il a également rappelé
I'importance de I'appel 4 la priére dans I'islam.

L'obtention d'un avis juridique est chose courante dans le cadre de l'exercice
du culte au sein de la mosquée. Cet avis (fatwa) s’adresse d’abord aux
familles musulmanes et tente de régler un certain nombre de problémes
relevant du cadre privé. Pour le reste, il faut savoir que le droit francais,

qui stipule la séparation des deux corps, ne donne aucun mandat aux
théologiens musulmans pour lancer des fatwas publiques. A I'opposé de

la Grande-Bretagne o, il y a quelques années encore, des prédicateurs
hargneux pouvaient précher leur doctrine et semer la division, la France a



Chapitre 8: Loi et tradition en islam

su préserver I'équilibre entre les deux univers, celui de la politique — bien
commun de la nation — et celui de la religion comme croyance ou pratique
particuliére. C'est exactement ce que 'on appelle la laicité. Celle-ci est le
fondement de I'Etat-nation, son axe philosophique majeur. Toute la difficulté
d’intégration de I'islam comme dogme vient de ce divorce premier : laicité

et religiosité. Chaque musulman a le droit de pratiquer son culte au sein des
établissements religieux, les mosquées, qui lui sont réservés. A I'inverse, le
reproche que font les musulmans aux responsables politiques, & commencer
par les maires, c’est la difficulté de construire leurs lieux de culte. Selon

les responsables associatifs musulmans, obtenir une autorisation pour
construire une mosquée reléve du parcours du combattant. A Marseille, par
exemple, c’'est au terme d’une vingtaine d’années que la mairie a finalement
accepté d’'octroyer un terrain aux associations musulmanes, pourtant
légitimes et €lues, pour gu'elles batissent enfin leur mosquée. La mosquée de
la Lorraine, qui devait étre construite & Nancy et qui est prévue depuis 1983,
ne semble pas prés de voir le jour.

F comme figh ou comme fatwa

Les théologiens juristes ont produit deux types
de livres fondamentaux.

»* Le premier type d'ouvrages porte sur les

parties : la premiere concerne les obliga-
tions envers Dieu (c'est-a-dire le culte et la
pratique religieuse) tandis que la seconde

aspects théoriques. Le livre d'Al-Chafi’i,
Risala, est un des plus anciens. Celui d’Al
Ghazali, Al-Mustafa, est un classique. Ces
travaux ont abordé des domaines tels que les
cing catégories, les quatre racines de la loi
ettoutes les sources supplémentaires, ainsi
gue les régles selon lesquelles il est licite
d’élaborer de nouvelles réglementations.

1 Le second groupe de livres comprend des

recueils de régles qui font jurisprudence.
Il sagit d’un récapitulatif de décisions de
justice rendues dans des domaines trés
divers, avec une partie théorigue montrant
que le jugement en question est en accord
avec les procédures de I'école juridique dont
ilreleve etqu'ilne va pas a I'encontre de ce
qui est écritdans le Coran et dans la sunna.
Ce récapitulatif comporte deux grandes

traite des obligations envers d‘autres
personnes. Cette deuxiéme partie couvre
de fagon classique le droit de la famille, le
droit commercial, le droit foncier, le droit
pénal ainsi que les peines etles procédures
juridiques. Il existe également des ouvrages
qui sont un récapitulatif des lois faciles a
consulter et qui peuvent également inclure
des commentaires sur des recueils de lois
de telle ou telle école en particulier.

Une fois les portes de l'interprétation fermées,
il existe d'autres livres qui sont des recueils de
fatwas prononcées par les muftis (théologiens
juristes) d'une école juridique en particulier,
ainsi que des ouvrages plus théorigues décrivant
les qualifications requises pour devenir mufti,
les devoirs liés a cette charge ainsi que les pro-
cédures a suivre pour rendre une décision.

161



162 Troisieéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Une législation souple

Dans I'islam sunnite, chacune des quatre écoles constitue une institution
judiciaire valide, méme lorsqu’elles sont en désaccord entre elles.

Cette diversité, qui fait qu'une école peut étre stricte sur une question
tandis qu'une autre est plus clémente, permet a chacun, voire a chaque
gouvernement de choisir, parmi les différentes législations élaborées par les
quatre écoles, celle qui lui convient. Cette souplesse est appelée en arabe
ikhtiyar (qui signifie « la possibilité de choisir »).

La notion d’amalgame ou de syncrétisme (talfiq) est également pratiquée en
complément de celle de la sélection (ikhtiyar). Cette pratique consiste sur un
point précis a combiner une partie d’'un arrét d'une école juridique avec une
partie d'un arrét d’'une autre école. Ainsi, une personne ou un gouvernement
peut proposer un nouvel arrét judiciaire dans la mesure ot il ne va pas a
I'encontre d'un arrét antérieur. Un exemple : la loi hanafite dit qu'une femme
dont le mari a disparu doit attendre jusqu’a la fin de la durée de vie prévisible
du mari avant de pouvoir se remarier. Dans le rite malikite, la période
d’attente est de quatre ans seulement. En adoptant une partie de l'arrét
malikite concernant la période d’attente dans un pays régi par loi hanafite,
le pays évite d'imposer a la femme d’attendre indéfiniment un mari qui I'a
abandonnée avant de pouvoir elle-méme se remarier.

Une autre technique utilisée par des juristes hanalfites et chafi'ites est celle
du hiyyal (« subterfuge »), qui consiste essentiellement & trouver une astuce
pour éviter d’&tre piégé par un passage du Coran pris au sens propre. Par
exemple, pour les négociants impliqués dans l'achat et la vente de grandes
quantités d’articles, la prohibition de I'usure (prét a intérét) pose un
probléme moral, hier comme aujourd’hui, et méme encore plus aujourd’hui
ot les musulmans doivent fonctionner dans une économie mondiale
capitaliste. Que ce soit pour acheter une maison ou investir dans les affaires,
il faut souvent passer par un emprunt. Les avocats musulmans, grace a un
montage juridique complexe, ont trouvé un moyen d'élaborer des contrats
qui remplissent la fonction du prét a intérét sans en avoir la forme.

La véforme du droit

Au cours des deux cents derniéres années, les débats qui ont agité I'islam ont
souvent eu trait & des problémes de droit. A I'époque coloniale, la plupart des
pays musulmans ont intégré le cadre juridique de I'Occident avec son corpus
de lois regroupées en codes de lois et le concept du pouvoir 1égislatif chargé
d’élaborer les lois. Ces codes de type occidental ont considérablement
influencé le droit islamique en général, excepté dans le domaine du droit de
la famille ot les lois de l'islam ont continué a s’appliquer.

Dans la pensée occidentale, la législation dérive de la volonté des personnes.
Lislam traditionnel en revanche n'a aucun besoin de législation parce que la







764 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

les lois promulguées par I'Etat pour confirmer qu’elles ne sont pas en conflit
avec la loi islamique. D’autres encore veulent aller plus loin et faire un effort
plus systématique pour faire de la loi islamique la loi fondamentale de I'Etat.

Lislam fait face aujourd’hui a d’autres questions de droit qui ne sont pas
encore résolues, notamment :

+» Comment s’articule la loi islamique par rapport au droit international
moderne dans lequel la méme législation s’applique a tous les pays au
plan des relations internationales ?

1~ Comment peut-on concilier les principes universels des droits de
I'homme (selon lesquels tous les &tres humains jouissent de certains
droits fondamentaux indépendamment de leur religion, de leur classe,
de leur race, de leur sexe ou de leur groupe ethnique) avec la loi
islamique traditionnelle, qui limite certains de ces droits ?



Chapitre 9

Les cinq piliers du culte :
fondements de l'islam

LI I BN B B B B BN BN N B R B BN BE BN BN O BN BN BN BN OB B BN N O BN NN N N NN NN N N NN NN NN NN W N

Dans ce chapitre

P> La chahada - la profession de foi musulmane

P> La salat — la priére musulmane

P Les mosquées - lieux de culte islamique

P> La zakat — importance de la charité dans I'islam
P> Le saoum pendant le ramadan — un mois de jeline
P> Le hadj ou pélerinage

L B AR B IR BN ONE BN BN BN BN BN B B BN B BN NN BN BN B BN BN BN BU N BN NN NN NN NN N N N NN WM W N NN N NN NN

‘ haque religion a ses spécificités et évoque aussitot pour le croyant
comme pour I'incroyant certaines caractéristiques : la roue du Dharma
dans le bouddhisme et les Dix commandements dans le judaisme et le
christianisme. Dans I'islam, on pense tout de suite aux cinq piliers du
culte (arkan al-ibada), qui soutiennent la foi musulmane comme les piliers
d’'un monument. Ces piliers constituent les fondations sur lesquelles le
musulman peut s'appuyer pour construire sa vie. Il ne faut pas les confondre
avec les piliers de la foi (cf chapitre 5) qui constituent les cing croyances
musulmanes de base. Les cinq piliers du culte concernent la pratique
religieuse de base du musulman au quotidien. Ce chapitre passe en revue ces
cinqg piliers — en leur donnant leur nom arabe et en expliquant ce qu'il faut
faire. Vous y trouverez également une référence a ce que l'on appelle parfois
le sixiéme pilier, le djihad - habituellement traduit par les mots « efforts » ou
« guerre sainte »,

Dans le Coran, les cinq piliers du culte ne sont pas énumérés ensemble
dans un méme endroit. Ce n’est qu'aprés la mort de Mohammed que I'on a
fixé les régles de la pratique des cinqg piliers du culte, méme si ces « piliers »
sont considérés comme implicitement pratiqués par Mohammed et ses
compagnons. L'ordre dans lequel on les cite peut varier légérement selon le
contexte, mais cela a peu d'importance. Plusieurs expressions sont utilisées




’66 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

pour parler de ces piliers du culte : on emploie les expressions « piliers du
culte », « piliers de I'islam », « piliers de la religion » (arkan al-din) qui font
référence & la méme chose, a ne pas confondre avec les cing piliers de la foi
(le credo de base des musulmans).

Q.-,i:.\“- Les cing piliers sont en quelque sorte le « minimum syndical » que l'on peut

S attendre d’'un musulman croyant et pratiquant. Imaginons une personne
qui vient de se convertir a I'islam ou qui pense a la conversion. Elle se dit
en elle-méme : comment vais-je commencer a vivre ma vie de musulman ?
Que dois-je croire ? Que dois-je faire ? Par oli commencer ? Les cinq piliers
du culte fournissent un modéle simple pour un début et un cadre pour
progresser. Les piliers sont comme une liste de controle en plusieurs points
qui aide a se mettre sur le droit chemin (al-sirat al-mustagim), selon une
des expressions employées dans le Coran pour parler du mode de vie d'un
musulman. Chaque pilier est clair et facile & comprendre et tout musulman
peut savoir intérieurement a quel degré il a rempli chacune des obligations
qui y sont inscrites. Naturellement, les piliers ne sont qu'une premiére étape.
Chaque pilier est un passage vers une compréhension plus profonde et une
plus grande spiritualité qui se développe dans la foi.

Purification : étape de préparation

La plupart des religions font une distinction entre le sacré et le profane, le
religieux et le laique. Le sacré renvoie a tout ce qui concerne Dieu ou ce qui
est saint ou qui concerne les fins derniéres de I'homme. Le profane renvoie
a la vie quotidienne et aux personnes. Fréquemment, les croyants pensent
gue, pour entrer en contact avec le sacré (c'est-a-dire avec Dieu dans les
religions monothéistes), il faut &tre en état de pureté physique et spirituelle.
Puisque les actions rituelles rapprochent le croyant de Dieu, il est bon d’étre
dans un état de pureté avant d'exécuter des actes de culte tels que la priére
(salal) et le pélerinage a La Mecque (hadj). Les actions qui rendent quelqu'un
rituellement impur ne sont pas nécessairement des actions inférieures ou
immorales. On pourrait comparer cela a I'’habitude qu'avaient autrefois les
chrétiens de bien s’habiller pour aller a la messe (habitude gu'ont encore
certains aujourd’hui). Les jeans et les shorts n'étaient pas impropres en
eux-meémes, mais ils étaient considérés comme déplacés dans un lieu de
culte. L'hindouisme et le judaisme aussi mettent fortement I'accent sur la
pureté rituelle et d’'une certaine facon ont la mé&me facon de considérer ce
qui rend pur ou impur et le moyen de se purifier. Dans l'islam, les recueils de
traditions (hadiths), bien que ne faisant pas partie des cinq piliers du culte,
comportent une partie spéciale consacrée a la purification dans les exposés
sur le culte et les pratiques rituelles. D’aprés une tradition, « purification est
moitié de la foi ».



\5
<5

Chapitre 9: Les cinq piliers du culte : fondements de Iislam ’67

Effacer l'impureté

Celui qui est dans un état d'impureté rituelle avant de toucher un Coran écrit
en arabe, de faire la priére (salaf) ou de commencer le rituel de pelerinage
doit effectuer un rituel mineur de nettoyage intérieur (wudu’) ou, pour de
plus grandes impuretés, prendre un bain rituel (ghusl). En général, avant les
priéres quotidiennes, seul le wudu’ est nécessaire. Ce rite du wudu’ est un
rituel a part, avec un ordre bien précis pour chaque action et chaque mot.
Les musulmans utilisent 'eau du robinet ou versent I'eau d’'une cruche pour
laver les parties du corps telles que les avant-bras, la bouche et les oreilles.
Les mosquées ont toutes une fontaine ou un point d’eau (un robinet ou un
bassin) pour le wudu’, situés dans une cour extérieure ou intérieure. Dans
toutes les religions du monde, I'eau est I'instrument le plus courant de la
purification.

Si 'eau manque, ce n'est pas un probléme ! C’est I'intention qui compte.
L'Arabie a beaucoup de sable et peu d’eau. Ainsi, s'il se trouve a I'heure de la
priére dans un endroit sans eau, un musulman peut se contenter de tapoter
le sable ou d’enlever la saleté avec ses mains. C'est ce que les musulmans
appellent le tayammoun, lustration au moyen du sable ou d'un galet. Il peut
ensuite faire les différents gestes de purification et prononcer les paroles
prévues pour le wudu’.

Sources d'impureté

Les théologiens musulmans ont veillé scrupuleusement 2 préciser en détail
ce qui est cause d’'impureté mineure et ce qui est cause d'impureté majeure,
tout comme ils ont spécifié en détail les rituels de purification (wudu’ et
ghusl) qui permettent d’effacer ces deux catégories d'impureté. Parmi les
causes d’impureté rituelle majeure, on peut citer I'éjaculation, les régles,
l'accouchement et le contact avec un cadavre. Les causes d’impureté rituelle
mineure concernent les parties génitales, la perte de conscience, le fait
d’aller aux toilettes et le sommeil profond. Les troubles médicaux de nature
chronique, tels que I'incontinence, ne rendent pas une personne rituellement
impure. Ce qui est considéré comme rendant impur dans I'islam se retrouve
également dans d’autres religions qui mettent 'accent sur la notion de
purification. De maniére générale, tout ce qui est émis par le corps, tout ce
qui a un rapport avec la mort et tout ce qui a trait aux relations sexuelles

est considéré comme facteur de souillure dans la religion. La mort est une
souillure parce que Dieu est le Seigneur de la vie. La perte de sang souille
également parce que c’est une émission corporelle et parce que le sang est
un symbole de vie dans la plupart des cultures. Le sommeil souille dans
I'islam principalement a titre de précaution — en dormant, on risque d’avoir
fait quelque chose qui rend impur (un réve érotique, par exemple, suivi d’'une
pollution nocturne), c’est pourquoi la purification est recommandée aprés



768 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

un sommeil profond. Le contact avec certains animaux — les porcs ou les
chiens - souille.

Les concepts de pureté et d'impureté jouent également un role dans d’autres
secteurs de I'islam. L'un des noms donnés a la circoncision du nouveau-né
est celui de purification (tfahara). La main et le pied droits sont considérés
comme purs tandis que la main gauche souille. Ainsi, on entre a la mosquée
(domaine sacré) en avancant le pied droit en premier et 'on mange avec la
main droite mais on se nettoie avec la main gauche. Des anthropologues
telle la Britannique Mary Douglas ont considérablement contribué a faire
comprendre la fonction de la pureté et de la souillure dans les religions.

Voici maintenant les cinq piliers de la foi (al-arkan al-khams), la base
fondamentale de l'islam.

La chahada (premier pilier) :
profession de foi

Dans chaque religion ou presque, on peut résumer 'essentiel de la foi en
une formule courte et directe. Ces formules condensées n’en sont pas moins
d’une grande profondeur malgré leur simplicité et peuvent faire 'objet de
longs développements. Tel est le cas pour le témoignage de la foi (connu
sous le nom de chahada) dans 'islam. Cette profession de foi musulmane

se présente ainsi : « Je témoigne qu'il n'y a pas d’autre Dieu que Dieu,

et je témoigne que Mohammed est le messager de Dieu. » Le chapitre 3
traite de cette conception de I'unicité de Dieu et le chapitre 5 parle de la
désignation de Mohammed en tant que messager de Dieu. Contrairement

a beaucoup d’autres religions, les juifs et les chrétiens conviennent eux
aussi qu'il n'y a « qu'un seul Dieu » Laffirmation de base du judaisme, le
Shema (Deutéronome 6, 44-45), et le début du Credo des apotres dans le
christianisme expriment la méme pensée. Dans le bouddhisme, on peut dire
que la triple affirmation du refuge occupe la méme fonction que la chahada
(« je prends refuge en Bouddha, je prends refuge dans I'enseignement, je
prends refuge dans la communauté des moines du bouddhisme »).

Pour devenir musulman, il suffit de prononcer cette affirmation en ayant
I'intention de se convertir a I'islam. Les musulmans disent alors que la
personne revient a I'islam. Pour eux, c'est un retour a I'islam dans la mesure
ot ils considérent que, depuis la création d’Adam, tous les étres humains
sont a 'origine musulmans, c’est-a-dire soumis a Dieu.

La chahada est prononcée avec de petites variantes en de nombreuses
occasions. Ainsi, par exemple, le pére chuchote la chahada a l'oreille de son
nouveau-né. Il est bon pour un musulman d’entendre réciter la chahada au
moment ot il meurt. Ceux qui transportent le corps d'un défunt dans une



_ Chapitre 9: Les cinq piliers du culte : fondements de I'islam

procession funéraire peuvent également la réciter. Elle forme la base de
l'appel a la priére et chaque croyant la répéte a la fin de chacune des cing
priéres quotidiennes - voir la section intitulée « Salat (deuxieéme pilier) : la

priére »,

Essayez de dire la chahada

Quand I'ange Gabriel a demandé a Mohammed
d’'étre prophéte et qu’'en méme temps il lui a
révélé la premieére partie du Coran (cf. chapi-
tres 2 et 7), il lui a demandé de réciter a voix
haute et pas simplement de lire. Les paroles
du Coran récitées a voix haute remuent les
émotions et trouvent un écho dans I"dme d'un
musulman de la méme maniére qu'un chrétien
peut vibrer en entendant un chant religieux
qui lui est familier méme s’il n"arrive pas a s'en
rappeler toutes les paroles.

Pour mieux comprendre l'importance de la
parale orale dans I'islam, vous pouvez essayer
de mémoriser et de répéter a voix haute la cha-
hada en arabe : achhadu anna la ilaha illa-Llah,
wa achhadu anna Mohammadu rasul Allah.
Pas d'affolement ! La récitation de la chahada
ne fera pas de vous un musulman si telle n'est
pas votre intention. Pour étre valides, tous les
actes rituels dans |'islam doivent au préalable
étre assortis de |I'intention consciente (niyya)
d'exécuter l'acte.

<R

La chahada affirme qu'étre musulman n’est pas simplement une affaire
privée entre le croyant et Dieu. Au contraire, le musulman a I'obligation

de témoigner de sa soumission envers Dieu. En d’autres termes, l'islam
implique une obligation de s'engager dans ce que les chrétiens appellent
I'évangélisation (dans 'islam, on appelle cela la da’wa). Naturellement, la
récitation de la chahada ne constitue qu'un aspect du témoignage de la foi.

Un musulman peut étre amené a faire le don de sa vie et 2 mourir en martyr
pour I'islam. Un martyr est un chahid, ce qui signifie « témoin », de la méme
racine que le mot arabe chahada.

Le djihad, un combat contre qui ?

Le mot djihad, généralementtraduit par « guerre
sainte » en Occident, est parfois considéré
comme le sixieme pilier figurant au rang des
obligations religieuses qui s'imposent au croyant
(ibadat, ce qui signifie le service ou le culte).
Dans I‘islam, on trouve plusieurs explications
au djihad, souvent en conflit les unes avec les
autres. En revanche, toutle monde estd’accord
pour dire que le djihad est nécessaire, méme
si tous ne le considérent pas comme un pilier.

Tous conviennent que le mot lui-méme signifie
« effort » ou « lutte » et qu'il est employé en
certains endroits du Coran sans connotation
militaire. Dans d’autres textes en revanche, le
djihad inclut la guerre et il ne fait aucun doute
que, dans I'islam, il existe une tradition guerriére
au nom de Dieu. Pour en savoir plus sur le djihad,
reportez-vous au chapitre 18, ol vous trouverez
une remise en cause de certaines idées fausses
qui circulent au sujet de I"islam.

169


















Chapitre 9: Les cingq piliers du culte : fondements de I'islam 7 75

>

Co,

me tende la sienne ? Comment dois-je prendre la main de l'autre personne ?
Que dois-je dire a ce moment-1a ? Dans la pratique, quand on serre la main
a quelqu’'un, on ne pense pas a tous ces gestes. Il en va de méme pour les
musulmans qui peuvent faire la rak'a en quelques minutes, sans penser aux
détails.

Dans la pratique, les choses se font plus naturellement, avec une certaine
souplesse. Un musulman peut trés bien faire sa rak'a entouré de petits
enfants qui gambadent, par exemple. Certains arrivent aprés le début de la
premieére rak’a et rattrapent silencieusement ou répétent la rak’a manquée a
la fin de la salat.

Pour apprécier la salat, il faut 'avoir observée. En France comme ailleurs, les
mosquées sont trés accueillantes aux non-musulmans. On vous y accueille
avec beaucoup de chaleur et on vous invite a observer la fagon dont se passe
la priére. Sachez vous montrer respectueux et renseignez-vous a 'avance
sur les horaires auxquels vous pouvez venir sans probléme. Vous serez
probablement assis vers l'arriére (ou avec les femmes si vous en €tes une)

et pourrez regarder sans participer. Etant donné que beaucoup de paroles
sont dites a voix basse, il vous faudra quelques explications supplémentaires
pour saisir tout ce qui se passe. Il existe des CD ou des DVD prévus
principalement pour de nouveaux convertis a l'islam mais qui pourront vous
aider a mieux comprendre la salat en détail.

Les rak’as et les prieves personnelles
facultatives

N’oublions pas que chacune des cinq priéres quotidiennes implique deux

a quatre rak’as (prosternations). Pour faire la rak4q, il faut étre debout. On
prononce un takbir et on commence le cycle suivant. A la fin de la deuxiéme
et de la derniére rak’a, une salutation type (la tahiyya) est faite pour
demander les bénédictions de Dieu sur Mohammed. A la fin de chaque cycle
cloturant la salat, le fidéle s’assoit et récite le témoignage (tachahhoud), suivi
de l'invocation de la bénédiction sur Mohammed et Abraham. Aprés une
priére finale pour la paix, le fidéle tourne la téte vers la droite, puis vers la
gauche, en disant « la paix soit sur vous » (al-salamou alaykoum). La croyance
populaire dit que I'on s’adresse non seulement aux personnes a co6té de soi
mais également aux anges qui observent le fidéle dans sa priére : ainsi se
conclut la salat formelle et obligatoire.

Fréquemment, le fidéle continue & se recueillir en disant alors plusieurs
priéres personnelles de son choix (du'a). Puis, il se léve et dit al-salamou
alaykoum aux personnes qui sont a coté de lui. Il peut alors, s'il le souhaite,
faire deux rak'as supplémentaires avant de s’en aller.













































’90 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

(Dans la Bible, au chapitre XXII de la Genése, il est dit que c’est le fils cadet
Isaac qui devait &tre sacrifié, et non Ismaél) La tradition mentionne le fait
que Satan a insisté par trois fois auprés d’Ismaél pour qu'il refuse ce sacrifice.
Le jet des pierres représente le rejet de la tentation de Satan. Les détails

de la tentation varient selon les traditions, certaines incluant également la
tentation d’Abraham et de la mére d’Ismaél, Agar.

A ce moment-la et jusqu'au 12 du mois a lieu 2 Mina la féte du sacrifice (‘id
al-adha). Le 10 du mois, tous les musulmans du monde commémorent ce
méme sacrifice. Dans certains pays musulmans, cette féte s’appelle la Grande
Féte (Aid el-Kébir). La salutation traditionnelle est la méme que pour le
ramadan : Aid mubarak. Une chévre, un mouton, un chameau ou une vache
sont sacrifiés en mémoire du bélier que Dieu envoya miraculeusement

a Abraham pour le sacrifice, épargnant ainsi son fils. Le chef de famille
accomplit les gestes du sacrifice selon le rituel prévu et partage la viande
avec ses voisins et les pauvres. La manipulation et la distribution de toute la
viande présente en excés & Mina & ce moment-la constitue un défi logistique
exceptionnel, mais les autorités religieuses ont appris a tout gérer.

A l'image d’Abraham disposé a sacrifier ce qui était le plus précieux i ses
yeux, tout musulman devrait &tre prét a tout sacrifier pour Dieu. Celui qui
meurt pendant son voyage de hadj est un martyr qui ira directement au
paradis.

L'état de consécration prend fin. De facon symbolique, les hommes se

rasent la té€te ou se coupent une méche de cheveux. Les femmes se

purifient seulement. Les pélerins peuvent enlever leur tenue de pélerinage

et reprendre des activités normales (excepté les rapports sexuels). Ils
reviennent a La Mecque pour une deuxiéme déambulation autour de la Kaaba
(tawaf al-ifada). Ceux qui n'ont pas fait le tawaf a I'arrivée, ou qui I'ont fait
mais n'ont pas fait la course entre Safa et Marwa, le font & ce moment-la.

Cloture du pélerinage

Les trois derniers jours du hadj, les onziéme, douziéme et treizieme jours de
dhul-hijja, s’appellent les « jours de la viande séchée ». Tous les jours, ceux
qui sont restés lancent sept cailloux contre chacune des trois stéles de Mina.
Une rampe moderne a deux étages permet de canaliser le flot des pélerins
présents.

Les pélerins peuvent mettre fin au pélerinage le douziéme jour. Au cours de
cette période, une nouvelle tenture est mise sur la Kaaba. Avant de quitter
définitivement La Mecque, les pelerins font habituellement une troisiéme
déambulation autour de la Kaaba (fawaf al-wada’, « la déambulation de
I'adieu ») et offrent une derniére priére d’adieu : « O Seigneur, fais que ce ne
soit pas ma derniére visite a ta maison et accorde-moi la chance de revenir
ici & plusieurs reprises. »



Chapitre 9 : Les cinq piliers du culte : fondements de I'islam

Statistiques et logistique autour du hadj

Voici quelques statistiques intéressantes sur
le hadj. D'un point de vue purement logisti-
que, le hadj apparait comme 'un des événe-
ments annuels les plus stupéfiants. En 2002,
2371468 pélerins (dont 45 % de femmes) ont
fait le hadj, contre 294000 pelerins en 1965,
Leur arrivée s'est effectuée en 6226 vols a
destination de I'aéroport de Djeddah, ol les
pélerins ont embarqué dans 'un des 15000 auto-
bus affrétés.

Le prix versé pour |'obtention du visa pour le
hadj est de 205 euros et inclut les guides, le
logement sous la tente, les transports sur place

et I'eau de Zemzem. Il y a eu 43200 tentes a
Mina, abritant en moyenne 40 pélerins cha-
cune. Les tentes sont dotées de toutes les
commodités élémentaires, y compris |'élec-
tricité, des salles de bains et un systéme de
climatisation par évaporation. Deux mille cent
guides, 26500 forces de maintien de l'ordre,
14000 collecteurs d'ordures et 3300 coiffeurs
(pour le rasage au moment de la déconsécration)
sont au service des pélerins. Plus d’'un million
de chévres et de moutons (dont chacun coiite
100 euros) ont été sacrifiés.

La visite a Médine (al-ziyara)

Apres le hadj, la plupart des pélerins font la visite (al-ziyara) au tombeau du
Prophéte a Médine, ol la tradition mentionne des endroits a visiter et des
priéres a réciter. Les musulmans les plus intégristes, tels les wahhabites,
qui régissent la pratique musulmane en Arabie Saoudite, découragent tout
ce qui peut contribuer au culte d’'un étre humain, y compris les visites sur
les tombes des saints, et méme sur la tombe de Mohammed. S’ils peuvent
interdire les visites sur les tombes des saints musulmans, les wahhabites
ne peuvent pas interdire les visites au tombeau de Mohammed. Comme La
Mecque, Médine, deuxieéme ville sainte de I'islam, o1 se trouve également
la deuxiéme mosquée sainte (Masjid an-Nabi ou al-masjid al-charif), est
considérée comme un périmeétre sacré (haram) ouvert uniquement aux
musulmans. En accord avec la tradition disant que les propheétes sont
enterrés la ot ils meurent, Mohammed a été enterré dans la chambre de
son épouse préférée, Aicha, dans les bras de laquelle il est mort. Les trois
premiers successeurs de Mohammed, Abou Bakr, Omar et Othman, y sont
également enterrés.






Chapitre 9: Les cing piliers du culte : fondements de I'islam 193




Chapitre 10

Pratique religieuse : autres rites
et coutumes

A E L EEEEESET R T RN E NN M E N I O I O B BN OB BN BN BN AN O I BN BN A AN

Dans ce chapitre

p» Lanniversaire du prophéte Mohammed et autres fétes annuelles
> Les rites de passage dans la vie d'un fidéle

P~ Respect des pratiques religieuses et des coutumes

P Les femmes et la pratique religieuse dans l'islam

'EE NN NN N R N NN N NN N NNEINMNIENRZMSEIRJ:S;EEREB BB}

L es spécialistes des religions font souvent une distinction entre ce que
certains appellent la grande Tradition (avec un T majuscule) et les
petites traditions (au pluriel ). On entend par grande Tradition tout ce qui
est du domaine de la religion officielle, les dogmes, le contenu de la foi tel
qu'on I'enseigne. La grande Tradition est véhiculée depuis toujours par les
chefs religieux officiels — les penseurs, les prétres, les moines, les imams ou
les rabbins. En conséquence, jusque trés récemment, cette grande Tradition
était également le reflet de la religion vue du c6té masculin, étant donné que
la plupart des postes de responsabilité dans le domaine de la religion étaient
tenus par des hommes. A T'opposé, les petites traditions sont celles qui sont
pratiquées et élaborées par les gens ordinaires, dans les milieux populaires.
Ces traditions populaires ne sont pas toujours reconnues et attestées dans
les Ecritures saintes et peuvent méme entrer en conflit avec la version
autorisée par la grande Tradition officielle. Les traditions populaires sont
souvent intégrées et pratiquées par les femmes qui tirent parti de cet espace
de liberté pour exprimer leur maniére de vivre la religion (et prendre une
certaine part active a la direction des affaires religieuses), sans tenir compte
des contraintes de la grande Tradition qui fait peu de cas de leur approche.

ég\um @ En parcourant ce chapitre, gardez toujours a I'esprit les points suivants :
b Ty

! 1+ La maniére de pratiquer tel ou tel aspect de la religion et le degré de
. fidélité a telle ou telle observance varient considérablement selon les
cultures, les pays et les ages.




’96 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

| v~ Les pratiques varient également selon I'éducation, la classe sociale,
| T'environnement urbain ou rural, la piété personnelle et I'age.

. v~ 1l est plus difficile de décrire ce que les gens font effectivement que de

. décrire le contenu des enseignements religieux et ce que les fideles

. «devraient » faire. Si les institutions religieuses donnent une définition

| claire des croyances et des pratiques qu'elles préconisent, il n’en va pas

. de meéme en ce qui concerne les informations que I'on peut recueillir sur
la religion vécue au quotidien par des fideles issus de tous horizons.

! 1~ Certains théologiens et juristes musulmans s'opposent a certaines

. pratiques liées a I'islam populaire parce qu’ils considérent que ces
pratiques ne tirent pas leurs fondements du Coran, ni de la pratique de
la premiére génération de musulmans (la tradition officielle). L'islam a
connu bon nombre de mouvements créés pour épurer la religion des
pratiques folkloriques, dont certaines peuvent venir d'autres religions
ou méme &tre antérieures a I'islam.

L'islam au quotidien

Comment se renseigner sur I'islam populaire (qui ne bénéficie pas de la
méme documentation fournie que I'islam des enseignements officiels) ? Ce
n'est pas facile. Une discipline universitaire s'est développée au cours de
ces derniéres décennies en vue d’étudier la culture populaire. La religion
vécue par le peuple fait partie de la culture populaire et peut &tre étudiée
de la méme maniére. Ces universitaires ne cherchent pas leurs informations
dans les Ecritures saintes de la religion mais plutot du coté des traditions
orales, des énoncés fortuits (dont le sujet central peut &tre bien €loigné de ce
qui est effectivement dit), de la poésie et des écrits inspirés par la dévotion
populaire. Lanthropologie fournit une autre source majeure d'information
sur la religion. Les anthropologues vont dans les villes et les villages ol ils
peuvent vivre pendant plusieurs années en faisant des « études de cas ». lIs
observent le mode de vie des habitants sur le terrain et font des comptes
rendus détaillés de leurs entretiens. Fondamentalement, les anthropologues
essaient de rassembler des données brutes, tout comme le ferait un
physicien. L'étape suivante consiste pour eux a essayer de donner un sens

a I'ensemble des données recueillies en fournissant un cadre interprétatif.
Lanthropologue préte attention aux explications données par les personnes
sujets de son étude mais cherche également d’autres explications a ce

qu’il observe. Sans avoir eu de réelle formation en anthropologie, certains
auteurs qui dans le passé ont vécu ou voyagé un peu partout dans des pays
musulmans ont mis par écrit leurs observations et leurs ceuvres sont une
mine inestimable d’informations. Dans ce style d'ouvrage, on cite souvent

le travail de E. W. Lane sur les meeurs et coutumes des Egyptiens modernes
(Manners and Customs of the Modern Egyptians, American University in Cairo
Press, réédité en 2002 mais non traduit en francais), qui parut en 1836 et
s'appuie sur cinqg ans de vie en symbiose avec les habitants du pays.



. Chapitre 10: Pratique religieuse : autres rites et coutumes

Rites

Pour obtenir des renseignements sur la religion officielle, il n'y a pas de
difficultés. Malheureusement, dés qu'il s’agit d’avoir une vue d’ensemble de
Iislam populaire, les choses sont beaucoup plus difficiles. Voyez comment
travaille un anthropologue. Il effectue ses travaux sur le terrain, de facon
intensive, dans un seul village ou un seul groupe de villages. Dans le meilleur
des cas, quand il dispose de suffisamment de matiére pour son étude,
I'anthropologue ou un autre spécialiste des religions peut combiner ses
études pour parvenir a un panorama de l'islam populaire. Il faut encore
beaucoup plus de travail et beaucoup plus d’études pour parvenir & donner
une description globale de I'islam populaire. A cet égard, il est intéressant
de consulter les passages se rapportant a I'islam dans les articles traitant

de la religion populaire, du folklore religieux, des rites de passage et de la
liturgie dans I'’Encyclopédie de lislam, rédigée depuis le début du xx° siecle
par un grand nombre de spécialistes de I'islam. Il est également intéressant
de consulter La Risala ou Epitre sur les éléments du dogme de Uislam (Ecole
malikite) d’lbn Abi Zayd Al-Qayrawani, en particulier la traduction qui en a
été faite par Léon Bercher (Alger, 1975), car il traite d’'un islam qui est proche
des gens. Pour les aspects juridiques, la lecture d’un autre traité, celui de
Mawerdi, Les Statuts gouvernementaux, publié en 1984, s'impose, au moins
pour les informations liées au droit musulman qu’il apporte.

A plusieurs reprises dans ce chapitre, jévoque des exemples tirés du
Maroc. La raison en est tout simplement que c'est la que les études
anthropologiques les plus fouillées ont été réalisées. Ainsi, beaucoup
d’auteurs francais ont étudié les pratiques collectives des tribus marocaines,
ainsi que leurs usages juridiques et coutumiers. Une autre source utile en
ce qui concerne le droit islamique (et son application au réel) est 'ceuvre
de Jacques Berque, qui fut avant sa mort professeur au Collége de France.
Pendant plus de cinquante ans, cet auteur a scruté les différents régimes
juridigques et légaux, tant au Maghreb - qui fut I'épicentre de sa recherche —
qu'au Proche-Orient arabe, a la fin de sa vie. Il a mé&me traduit le Coran de
I'arabe au francais.

liés au calendrier de 'année

Les cing piliers du culte (c¢f. chapitre 9) ont une importance capitale du point
de vue de la religion officielle et sont prioritaires par rapport a d’autres rites
religieux, tels que la célébration de I'anniversaire de Mohammed ou des rites
de passage. Dans cette section, vous allez découvrir d’autres célébrations
rituelles liées au calendrier de 'année et qui concernent la célébration de
I'anniversaire de Mohammed et d’autres figures significatives dans I'histoire
de I'islam. Bien que ne faisant pas partie du corpus officiel de I'islam (et
meéme parfois critiqués par certains musulmans conservateurs), certains de
ces rites sont pour beaucoup de musulmans tout aussi importants que les
cing piliers.

197



198 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Célébration de 'anniversaire de Mohammed

Dans la plupart des religions déja anciennes, il est difficile de connaitre la
date de naissance authentique du fondateur. Néanmoins, aprés deux ou trois
siécles, la célébration de I'anniversaire du fondateur devient importante,
comme on le constate dans des religions telles que le confucianisme,

le christianisme et I'islam (mais pas le judaisme). Le christianisme a
tardivement fixé la naissance de Jésus au 25 décembre (jour de I'anniversaire
des divinités Mithra et Hélios adorées par les légions romaines), et I'islam

a fixé la naissance de Mohammed au douziéme jour de Rabi'a Al-Awwal,

le troisieme mois de I'année islamique. Selon la tradition, Mohammed est
également mort a la méme date.

Mawlid an-nabi est le nom donné a I'anniversaire et i la célébration de
'anniversaire de Mohammed. Le mawlid, qui signifie « anniversaire », peut
prendre des appellations l1égérement différentes d’un pays a l'autre : mawlid,
mulud, milad et mevlut. Cette féte est devenue trés populaire, autant que les
deux fétes de I'Aid (cf. chapitre 9).

L’histoire du mawlid

Peu aprés la mort de Mohammed, les musulmans ont commencé a aller

en pelerinage a sa maison de Médine, 14 ol il mourut. Ce n’est cependant
que cent soixante-dix ans plus tard que la mére du calife Haroun Al-Rachid
(766-809) (le gouverneur musulman) entreprit de faire restaurer la maison
ol il était né a La Mecque pour en faire un lieu de visite et de recueillement.
Les maitres fatimides d’Egypte (909-1171) furent les premiers i faire de son
anniversaire une célébration importante.

Une des plus anciennes descriptions détaillées d’un mawlid est celle
commanditée par le gouvernement abbasside en Irak en 1207. Dauteur décrit
les processions au flambeau, les chants, les sermons, les poémes et les
offrandes. Vers la fin du xm® siécle, la féte du mawlid était devenue un grand
événement en Egypte, et de 12 s'est répandue dans la majeure partie du
monde musulman.

Le mawlid, un temps de féte populaire

Bien que les détails varient considérablement selon les cas, la féte du mawlid
comporte habituellement les éléments suivants :

» Un festival de plusieurs jours, culminant les deux soirs du onziéme et du
douziéme jour du mois.

1 Une atmosphére de carnaval avec des tentes, des divertissements et des
I  bonbons spéciaux.



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes ’99

1~ Ces derniers temps, certains gouvernements ont cherché a minimiser
'atmospheére festive de ce carnaval pour en faire un temps davantage
orienté sur le ressourcement moral et I'imitation de la vie de
Mohammed.

4
2
«
1 Processions aux flambeaux, récitations et chants.
1~ Psalmodies du Coran, priéres et poémes sur Mohammed.
|

1 Un lien avec des cérémonies soufies de dhikr (cf. chapitre 14).

Chaque pays a ses propres coutumes pour le mawlid. Au Maroc, un enfant
est considéré comme chanceux s'il nait pendant le mawlid ; il peut alors étre
appelé « Maouloudiyya ». Le mawlid est également un temps propice a la
circoncision des garcons. Dans certains pays, il est de coutume de faire de
grands banquets et de donner aux pauvres.

Les poémes de mawloud

Les récits de mawloud sont typiques d'une célébration de mawlid. Les
mawalids sont des poémes en prose, a la poésie particuliérement soignée,
qui céleébrent la naissance de Mohammed. Un mawloud peut se composer
d’une série de plusieurs genres littéraires, tels que le gasida et le mathnavi
(cf chapitre 2). Un mawloud typique contient les éléments suivants :

1+ Invocation d’'ouverture et louange a Dieu.
. » Louange pour la création de la « lumiére de Mohammed » (c£ chapitre 2).
| 1~ Diverses informations sur la généalogie de Mohammed.

» Annonce de la conception de Mohammed a sa mére, Amina.

" 1 Un récit de sa naissance et des miracles qui se sont produits a ce
3 moment-la.

Les mawalids peuvent inclure des événements de la vie de Mohammed, en
particulier son ascension dans les cieux. D’autres poémes faisant I'éloge de
Mohammed, tel le Burda d’Al-Busiri, sont fréquemment récités. Des poémes
de mawloud sont également récités au cours des cérémonies de circoncision,
en commémoration d'un défunt regretté, et pendant les cérémonies soufies
de dhikr (cf chapitre 14). La récitation confére une bénédiction (baraka) au
récitant et A ceux qui I'écoutent. Les enregistrements de mawalids par des
chanteurs professionnels sont trés populaires.

Deux exemples concernant la conception et la naissance de Mohammed
illustrent le type d’embellissement légendaire qui caractérise cette littérature
populaire. Ces récits de naissance ont la méme la tonalité que les récits
populaires de la naissance du Bouddha. Le premier exemple est tiré d’un
mawloud turc trés populaire, Le Chérif de mevlud-i, écrit par Suleyman
Chelebi en Turquie (aux environ de 1400). Dans ce poéme, trois dames
célestes, dont la mere de Jésus, annoncent & la maman de Mohammed



200 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

qu'elle va avoir un fils. Quand le moment de la naissance approche, Amina
ressent une grande soif et recoit du ciel une coupe désaltérante. Un cygne
blanc vient soulager Amina, la mére de Mohammed, au moment o1 elle

entre dans les douleurs de I'enfantement, en lui frélant le dos de son aile.

Un mawloud 1égérement postérieur a celui-ci, trés populaire surtout en
Afrique, vient du juge islamique du xvii® siécle, Al-Barzanji de Médine. Le
récit originel en prose a été traduit en plusieurs langues et transposé en
poésie. La version en prose raconte que la nuit olit Mohammed a été concu,
les fruits des arbres se sont mis & mirir et se sont approchés spontanément
de la personne qui voulait les cueillir. Les animaux se mirent a parler
d’abondance dans un arabe qui était celui de I'enfant concu par Amina. Ces
miracles (parmi d’autres qui font la saveur des mawalids) soulignent la future
grandeur de Mohammed et vont a I'encontre des premiéres traditions et

de l'avis des théologiens pour lesquels le seul miracle de Mohammed a été
de retransmettre le Coran. Pour imaginer I'impact de cette poésie et de ces
fétes sur 'ame musulmane, il suffit de repenser a la magie de Noél pour les
chrétiens, avec ses chants, sa musique et ses contes populaires. Vous pouvez
également lire l'ouvrage intitulé Mahomet de W. Montgomery Watt, paru

aux éditions Payot en 1958, puis en 1959 et finalement en 1989, pour avoir la
meilleure description de la vénération que suscite Mohammed dans l'islam.

Condamnation des célébrations de mawlid

Le juriste du xiv¢ siécle Ibn Taymiyya a condamné cette célébration qui
constitue a ses yeux une innovation illégitime (bid’a) et les wahhabites
conservateurs d’aujourd’hui I'ont interdite en Arabie Saoudite. D’autres
ont considéré le mawlid comme une innovation digne de respect. Voici les
arguments de ceux qui sont contre :

! 1~ Le Coran et les hadiths authentiques ne mentionnent pas cette
| célébration.

. v Ces cérémonies contribuent & vouer un culte 2 Mohammed, qui fut
|  seulement un homme.

1~ Ces cérémonies témoignent d’influences chrétiennes.
1~ Ce type de célébration encourage les débordements d’émotions.

" » Le mawlid favorise une mixité hommes/femmes qui est indécente.

Honorer les saints

Un saint dans l'islam s’appelle un « ami (wali) de Dieu ». Il peut étre honoré
de plusieurs facons. En fait, rien qu'en Egypte, on recense plus de 300 saints.
L'un des mawlids les plus connus est celui de Sayyid Ahmad Al-Badawi
(1199-1276), le fondateur de I'ordre soufi Ahmadiyya en Egypte, dont le
mauwlid d’automne attire bien plus d’un million de pélerins.



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 2 01

Bien que ni le Coran ni les hadiths ne mentionnent les walis comme étant des
saints, le concept est bien établi. La sourate X, 62 dit : « Les bien-aimés de
Dieu seront a I'abri de toute crainte, et ils ne seront point affligés. »

En dehors des wahhabites, quelques modernistes et laicistes ont également
critiqué l'admiration que suscitent les saints qu’ils qualifient de superstition.
On assiste aujourd’hui, avec 'urbanisation et I'élévation du niveau d’études,
al'abandon de certains sanctuaires et de certaines fétes autrefois trés
animées qui sont aujourd’hui délaissées par la plupart. Les saints continuent
néanmoins a prospérer dans I'islam. Certaines fétes de saints attirent de
10000 & 50000 passionnés par jour.

Certains sites associés a tel ou tel saint étaient déja sacrés avant que le pays
ou certaines personnes se convertissent a I'islam. En Indonésie, les serpents
sacrés (nagas) issus de la tradition hindouiste gardent I'entrée de certains
mausolées. En Asie du Sud, les saints musulmans rivalisent avec les saints
hindous en prestige et en efficacité a faire des miracles.

Dévotions sur la tombe des saints

Un rite bien ancré dans la dévotion populaire consiste a se rendre sur

la tombe d'un saint quand on a une demande a lui faire. En entrant dans

le sanctuaire, le musulman s’approche du tombeau du saint et y pose sa
main. Il offre une priére et se met un peu a I'écart. Les quémandeurs, qui
sont souvent des femmes (cf. le dernier paragraphe du chapitre intitulé

« Les rites au féminin »), viennent implorer l'aide du saint, par exemple

pour demander la guérison d’'une maladie, soigner une infertilité, aider un
fils dans ses examens, régler des problémes de couple ou résoudre des
difficultés financiéres. La personne s'engage a faire une offrande au saint si
sa demande est entendue, mais on ne paie pas d’avance. Pour approfondir
votre compréhension de ce phénoméne et comprendre sa complexité, je vous
engage 2 lire Le Culte des saints dans l'islam maghrébin d’Emile Dermenghem,
aujourd’hui dans la collection « Tel » de Gallimard (1954, mais réédité depuis
en 1982).

Le tombeau d’un saint se visite en particulier & I'occasion du mawlid du saint
ou, dans certains cas, pour célébrer sa mort, qualifiée (par les soufis) de urs
(noces), la mort étant assimilée a la rencontre avec I'aimé, le divin. Dans un
pelerinage (ziyara) au tombeau d'un saint, on tourne autour de la tombe du
saint tout comme le font les pélerins du hadj autour de la Kaaba a La Mecque.
Psalmodies du Coran, sermons, priéres, offrandes, nourritures et cérémonies
soufies du dhikr ponctuent la célébration du mawlid.



202 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Mawlid au mausolée

Les mausolées, ou tombeaux de saint, se trou-
ventaussi bien au milieu des grandes villes qu’a
la campagne dans des endroits isolés. (Aller
sur le tombeau d'un saint peut dailleurs étre
un lieu de promenade ou I'occasion de sortir
du train-train quotidien pour la journée, sans
avoir véritablement de motivation religieuse
explicite.) Le mausolée (qubba, qui signifie « le
ddme ») se caractérise par un déme reposant
sur un tambour octogonal bati sur une bhase
carrée. Certains sont plus élaborés et associent

une mosquée, des dortoirs pour les visiteurs
etd‘autres installations. Le tombeau peut étre
surveillé par un gardien résidant sur place ou
par des descendants du saint (certains sont
méme entretenus par des fondations pieuses
que I'on appelle wagf). Dans les zones rurales
de certains pays, on tombe sur des mausalées
partout ot I'on va. Un anthropologue a calculé
que |'on trouve un tombeau de saint tous
les 6 km? au Maroc (soit un mausolée pour
150 personnes).

Comment devient-on saint ?

Le mot « saint » appliqué a une personne est propre au christianisme.
Cependant, beaucoup de religions ont une notion équivalente, et en
francais nous qualifions également de « saints » les personnages vénérés et
charismatiques d'autres religions. A la différence du catholicisme, aucune
procédure officielle de canonisation (le fait de déclarer que quelqu'un

est officiellement reconnu comme saint) n'existe dans I'islam. La sainteté
s’acquiert en islam de fagon informelle dés qu'une personne est reconnue
comme telle par les autres. Il faut en général attendre que la personne soit
décédée pour parler de sainteté mais il est parfois difficile de faire la part
des choses entre la sainteté réelle d’'une personne ayant véritablement existé
et fait preuve d’'un charisme perceptible et doté de talents particuliers (ou
de baraka, bénédiction) et une personne défunte dont on vante les mérites
aprés coup. Le saint peut avoir des visions, étre illettré, exécuter des
miracles, étre non conformiste ou s'abimer dans la contemplation. Les saints
peuvent €tre des hommes aussi bien que des femmes.

Dans l'islam, Moise, Daniel et Elie sont des saints, de méme que quelques
figures héroiques de I'histoire islamique. Le mausolée d’Ayyub est I'un des
plus importants en Turquie. C'était un contemporain de Mohammed et le
porteur du drapeau de I'islam qui mourut aux portes de Constantinople
lors d’'une défaite contre cette ville en 669. La légende dit que les Ottomans
ont été inspirés par une lumiére émanant du tombeau d’Ayyub lors de la
conquéte de Constantinople en 1453. De méme, les neuf musulmans qui ont
introduit 'islam en Indonésie sont considérés comme des saints.

La plupart des fondateurs d’ordre soufis (¢f chapitre 14) sont considérés
comme des saints, mais cela ne veut pas dire que tous les saints soient des




Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 203

soufis. Dans la doctrine chiite, la famille des imams remplace les saints dans
l'islam sunnite (I'islam sunnite étant la maniére la plus populaire de pratiquer
I'islam). Selon certains, la pratique du pélerinage au mausolée de I'ayatollah
Khomeini en Iran indique qu'il a acquis la qualité de saint.

Al-Tirmidhi (842-892), l'auteur d'un des six recueils fiables de traditions
islamiques (hadiths), est le premier a avoir écrit et réfléchi sur ce qu'est la
sainteté dans l'islam. Son travail est venu a un moment ol les saints étaient
devenus importants dans l'islam. Les intellectuels ont alors commencé

a s'intéresser a ce phénomeéne dans l'islam. Cela ne signifie pas que les
croyants ordinaires se soient beaucoup préoccupés de savoir ce qu'en
pensaient les intellectuels. Pour les gens du commun, les histoires de saints
sont bel et bien un genre littéraire populaire et une inspiration pour leur

foi personnelle. Des guides ont été écrits pour les pélerins qui se rendent
sur la tombe d'un saint. Les auteurs soufis (mystiques) ont tous une théorie
sur la hiérarchie des saints. La croyance islamique dit que Mohammed est
le sceau (le dernier) des prophétes envoyés par Dieu. Quelques individus
ont prétendu étre le « sceau des saints », impliquant qu’ils étaient chacun

le dernier des saints de Dieu. Ce fut le cas d’Al-Tijani (1737-1815), fondateur
d’un des principaux ordres soufis modernes de '’Afrique de 'Ouest et du
Nord-Ouest, qui a affirmé que (dans une vision) Mohammed lui-méme l'avait
qualifié de « sceau des saints » et fondateur d'un nouvel ordre soufi.

Autres rites

Vous trouverez ici un apercu d'autres rites moins importants que ceux qui

ont été évoqués au chapitre 9 ou répertoriés dans les sections précédentes
de ce chapitre. Certains rites spécifiques, propres aux chiites ou aux soufis
(le dhikr et le sama), font I'objet d'un traitement & part respectivement aux

chapitres 13 et 14.

I+ Achoura : avant I'instauration du jetine de ramadan, les musulmans
jetinaient le jour d’achoura. De nos jours, les sunnites peuvent encore
jetiner s’ils le souhaitent au moment d’achoura. Cette date marque le jour
ot Adam et Eve ont été expulsés du paradis et oit Noé est sorti de I'arche
apres le Déluge. Dans certains pays, la féte d'achoura est accompagnée
de visites aux tombeaux des défunts. A La Mecque, la porte qui donne
sur l'intérieur de la Kaaba (qui est vide), le sanctuaire le plus saint de
I'islam & La Mecque, est ouverte ce jour-la.

+* Quinziéme jour de cha’ban : la Tradition dit que le quinziéme jour de
cha’ban (le huitiéme mois), I'arbre du paradis est secoué. Le nom de
chaque personne vivante est inscrit sur une feuille. Si la feuille tombe,
la personne mourra dans 'année a venir. Aprés le coucher du soleil, des
priéres spéciales et la sourate XXXVI sont récitées. En Asie du Sud et

. enIndonésie, des cérémonies pour les défunts ont lieu ce jour-la. C'est

| également la date de I'entrée de Mohammed & La Mecque en 630.

2 B e R A W T A R T e AR 0



2 04 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

»* Vingt-septiéme jour de rajab : cette date commémore le voyage
nocturne de Mohammed & Jérusalem et son ascension dans les cieux
(commentés au chapitre 6). Beaucoup de musulmans célébrent ce jour
avec des processions et des priéres.

+~ Autres jours spéciaux : chaque pays musulman a ses propres fétes
de saints et ses propres commémorations de tel ou tel événement de
la vie de Mohammed. Les musulmans turcs célébrent la conception
de Mohammed dans le ventre d’Amina au début de rajab. Les chiites
célébrent la naissance de ‘Ali au treiziéme jour de rajab. Les Iraniens
céleébrent le jour de I'antique nouvel an persan (nowrouz) pendant douze
jours au moment de I'équinoxe de printemps. Ce méme jour, Dieu a créé
Adam, Abraham a détruit les idoles paiennes et Mohammed a choisi ‘Ali
CommIne successeur.

Les rites de passage dans la vie d’un
musulman

Beaucoup de religions, y compris I'islam, aspirent 4 imprégner toute la vie

de ses fideles. Quand la religion est ainsi présente au quotidien, les grandes
étapes de transition de la vie d’'un homme, telles que la naissance, le mariage
et la mort (souvent appelées rites de passage), prennent une signification
particuliére au plan religieux et sont marquées par des rites spécifiques.

Bébé a bord !

Dans certains pays musulmans, comme dans d’autres pays, la grossesse

et la période précédant 'accouchement peuvent étre marquées par des
célébrations, des visites et des nourritures spéciales. Commencons par
évoquer le premier événement principal dans le cycle de la vie, c’est-a-dire
la naissance du bébé avec les rites qui lui sont associés. Cet événement,
comme tous les rites liés au cycle de la vie, peut &tre accompagné par un
rituel religieux imprégné de rites issus de la culture locale qui ne sont pas
forcément étroitement reliés a I'islam. Ainsi, dans la tribu Yoruba au Nigeria,
beaucoup de parents musulmans font une cérémonie traditionnelle pour
l'octroi du nom, destiné a assurer a I'enfant la sécurité au moment de son
entrée dans le monde. lls y ajoutent une cérémonie musulmane séparée.
Dans l'islam, le fait de donner un nom au bébé associé a d'autres rituels a
pour but d'accueillir le nouvel enfant dans la communauté musulmane et de
lui assurer une protection contre tous les maux qui peuvent le menacer a
cette premiére étape de sa venue sur terre.

A la naissance, le pére ou la mére chuchotent le premier appel a la priere
(adhan), puis le second (igama) (cf. chapitre 9) dans l'oreille droite, puis
dans l'oreille gauche de I'enfant. Le pére est invité 2 macher la chair d’'une



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 205

datte et & en mettre un peu dans la bouche de I'enfant car, selon un certain
nombre de traditions (sans I'expliquer), c'est ce qu'a fait Mohammed quand
ses enfants sont nés. Les amis apportent de petits cadeaux et la sourate |, la
Fatiha (cf. chapitre 3), est récitée en présence du nourrisson.

Les célébrations marquent la naissance. Pendant les premiéres années de la
vie d’'un petit enfant, les parents disposent de toute une panoplie de mesures
spéciales (telles que des talismans ou des formules a réciter) pour éloigner
de I'enfant les mauvais djinns (cf. chapitre 7).

Le choix du nom

Le pére choisit le nom de I'enfant en consultation avec la meére et d’autres
parents. Il peut donner son nom a 'enfant a la naissance, mais la nomination
se produit normalement quand le bébé a déja une semaine. Dans l'intervalle,
les parents peuvent I'appeler Mohammed ou Fatima (le nom d'une des filles
de Mohammed).

Comment le pére choisit-il le nom de I'enfant ? Les noms composés qui
indiquent une relation étroite & Dieu sont populaires — comme Abdallah

(« le serviteur de Dieu »). En outre, tous les noms liés a Mohammed et a sa
famille sont fortement recommandés, y compris Mohammed (ou ses dérivés
comme Ahmad, Hamada, etc.) ou ‘Ali (le mari de Fatima) pour les garcons, et
Fatima pour les filles. Les musulmans chiites tendent a préférer les noms de
membres des douze familles d’'imams (¢f. chapitre 13). On peut aussi prendre
des noms qui ne soient pas en rapport avec l'islam, mais les mouvements
islamistes réformateurs modernes demandent l'utilisation de noms arabes
qui ont une signification islamique spécifique. En conséquence, les noms
musulmans sont devenus de plus en plus populaires dans les pays non
arabes tels I'Indonésie, la France ou les Etats-Unis. Dans la culture arabe, la
personne recoit habituellement toute une série de noms - certains acquis
pendant sa vie — qui sont tous juxtaposés les uns aux autres et donnent des
informations importantes sur la personne, ce qui le relie & un contexte social
(cf. I'encadré intitulé « Le nom comme carte d’'identité »).

Tous les musulmans suivent la coutume qui consiste & chuchoter a l'oreille du
nourrisson l'appel a la priére et la Fatiha. D’autres rites particuliers peuvent
€tre pratiqués selon le pays, selon les personnes présentes a la cérémonie
(en plus du pére, de la mére et du bébé). Le costume des participants peut
étre spécifique ou bien un repas de féte particulier sera préparé. Au Maroc,
par exemple, la mére et I'enfant portent des vétements spéciaux et leurs
visages, leurs mains et leurs pieds sont décorés de motifs peints au henné
(colorant cosmétique brun-rougeatre).



206 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Le nom comme carte d’identité

Pour un non-musulman, la longueur des noms
musulmans peut étre source de confusion
car un individu peut prendre plusieurs noms.
Essayons de clarifier cette jungle des noms.
Dans I'ancien temps, les musulmans ont cing
types de noms différents, certains leur venant
de la naissance et d'autres étant acquis plus
tard dans la vie. Quand on donne I'intégralité
du nom d'une personne, on suit en général
I'ordre donné ci-dessous (qui peut cependant
varier quelquefois) ;

1 L'ism est le nom de naissance que le pére
donne a I'enfant, comme nous l'avons vu
précédemment. L'ism est équivalent au
prénom en Occident et peut étre un nom
non musulman (voir ci-dessus).

»# Quand les gens ant leur premier enfant, ils
acquiérent un autre nom (kunya), qui peut
précéder |'ism, et se présente ainsi : Abou
Talib (le pere de Talib) ou QOumm Fatima (la
mere de Fatima). Normalement, ¢'est ainsi
que |'on s'adresse a la personne.

+~ Le nasab indique la filiation par le pére ou
par la mére et se présente ainsi: [bn ‘Ali (le
fils de ‘Ali) ou Bint ‘Ali (la fille de ‘Ali). Le
nom peut remonter a plusieurs générations
(fils d’A, qui est fils de B, et ainsi de suite).
Plus récemment, on a pris ["habitude de se
contenter de juxtaposer le nom du fils et
du pere en amettant le mot « Ibn » (fils) ou
« Bint » (fille) : par exemple « ‘Ali d’Ahmed »
pour Ahmed, le fils de ‘Ali.

» Le lagab correspond & différents types
d'appellations, parfois honorifiques ou
descriptives, tels « le sourd » ou « le bou-
langer » {mais ces noms doivent toujours
étre en arabe).

v~ La nisba indique habituellement de quel
endroit vient la personne. Elle peut éga-
lement indiguer des liens tribaux ou des
affinités avec une école juridique (comme
« le Hanbalite »).

Ces cing catégories de noms sont conformes a
la fagon de faire traditionnelle arabe. Imaginez
que vous vouliez rechercher dans une encyclo-
pédie une certaine personne significative dans
I’histoire de l'islam. Il ny a malheureusement
aucune regle qui détermine sous lesquels des
cing noms cette personne sera répertoriée.
Vous pouvez simplement essayer plusieurs des
noms de cette personne pour trouver 'entrée
adéquate, qui estd’une maniére générale le nom
sous lequel cette personne est habituellement
connue. Dans un pays comme la France ol les
noms de famille sont une exigence légale, les
personnes musulmanes ont nécessairement un
nom de famille, qui leur a été attribué lors de
I"établissement de leurs documents officiels.
Une fois etabli, ce nom demeure le nom de
famille comme pour tout citoyen et c’est sous ce
nom que la personne figurera dans I'annuaire,
par exemple. En raison du respect que I'on doit
a ses parents, on devrait normalement garder
son nom de famille méme si I'on se convertit
a |'islam. Cependant, les nouveaux convertis
vivant dans les pays occidentaux aiment
prendre un nom personnel arabe, bien que ce
ne soit pas obligatoire. Certains musulmans
francais ou européens ont changé leur nom
de famille, mais plus souvent encore leur
prénom, car ils considéraient qu‘un nom comme
Mohammed ou Abdallah est un réel frein pour
leur intégration.




Offre du sacrifice

Le sacrifice appelé agiga, qui rappelle le sacrifice qu’Abraham était prét

a faire de son fils, a souvent lieu quand on donne un nom au nourrisson
agé d’une semaine. Seuls les Hanbalites disent qu'il s’agit 1a d’un rite
obligatoire. Il est également recommandé par d’autres branches de I'islam,
particuliérement pour les garcons.

On fait alors le sacrifice de deux moutons, ou deux chévres, pour un garcon
et d’'un seul pour une fille — si les parents peuvent se le permettre. Une partie
de I'animal est donnée aux pauvres. En outre, les parents riches peuvent
couper les cheveux de I'enfant, les peser et donner une quantité équivalente
d'argent, sous quelque forme que ce soit (espéces, objets de valeur, etc.) aux
pauvres ou a une fondation charitable.

Circoncision et excision

La circoncision (khitan) n’est pas mentionnée dans le Coran mais elle est
universellement pratiquée sur les garcons musulmans, bien que seule I'école
juridique chalfiite I'exige. La circoncision masculine consiste a couper la peau
du prépuce. La circoncision masculine est fondée sur la croyance, partagée
avec les juifs, qu’Abraham, I'ancétre commun des juifs et des musulmans, a
circoncis ses fils (c¢f Genése 17). La circoncision était également pratiquée
dans d’autres cultures comme dans I'Egypte antique. En arabe, ce rite
s'appelle aussi bien khitan (valable pour les deux sexes) que « purification »
(tahara), indiquant ainsi une de ses fonctions. Les intellectuels musulmans
peuvent également associer la circoncision & la maitrise (mais non
I'élimination) des passions de la chair (nafs).

L'age de la circoncision pour les garcons peut aller selon les pays de la
naissance a I'age de 15 ans. Dans certains pays, elle est pratiquée a I'heure
de la naissance ou dans l'enfance et s'inscrit dans un contexte plus large

de rites initiatiques qui accompagnent la naissance et I'enfance. L'age le

plus courant pour pratiquer la circoncision est probablement aux alentours
de 6 ou 7 ans quand le garcon est sur le point de commencer a assumer

ses responsabilités religieuses en participant & la salat (priére islamique).
Dans certains pays comme a Java (région de I'Indonésie) ou au Yémen, la
circoncision est un rite d’accession a la maturité (puberté) quand I'enfant

a entre 10 et 12 ans. Dans ce cas, la circoncision peut étre liée au fait que le
garcon est capable de réciter le Coran tout entier comme il I'a appris a I'école
coranique. Dans d’autres pays, la circoncision se fait un peu plus tard et sert
de prélude au mariage et a la pleine participation en tant quadulte a la vie
de la communauté. Il s’agit parfois d'une grande féte qui exige des vétements
particuliers, de la nourriture en abondance et des processions. Parfois, la
féte de la circoncision peut concerner plusieurs garcons en méme temps.

De nos jours, les familles musulmanes préférent faire de la circoncision une
affaire privée et une féte de famille. La circoncision est recommandée mais
n'est pas exigée pour les hommes qui se convertissent a I'islam.

Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 2 0 7



208 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Pour les filles, 'excision n'a jamais été marquée par des célébrations
importantes, alors qu'elle est censée &tre I'’équivalent de la circoncision
masculine. En fait, il s'agit d'une exérése qui consiste a enlever tout ou

une partie des lévres et du clitoris, mais que les préposées pratiquent en
catimini. Si la circoncision est I'occasion de réjouissances familiales, parfois
onéreuses, I'excision est une pratique honteuse que les familles cherchent

a masquer. Cela rejoint les constatations faites par les chercheurs et tout

le corps médical. En effet, toutes les études cliniques montrent que cette
ablation des lévres et du clitoris, mais aussi I'infibulation - c’est-a-dire le

fait de suturer l'orifice vaginal jusqu'au mariage — portent préjudice a la
santé physique de la jeune fille et compromettent durablement son équilibre
psychologique et son épanouissement. Il n'est pas rare que 'excision soit
sanctionnée par la mort de la patiente ou par des complications sérieuses
lors de la pénétration et au moment de I'accouchement. Alors qu'elle est
combattue par l'islam, I'excision est couramment pratiquée en Haute-Egypte,
au Soudan, en Somalie, en Ethiopie, en Afrique de 'Ouest, en Asie du Sud-Est
et dans toute I'’Arabie ot elle s'est imposée depuis longtemps. Selon toutes
les données historiques dont nous disposons, la pratique de I'excision (tout
comime la pratique de la circoncision) est antérieure a I'arrivée de I'islam

et ne peut étre imputable a son influence. Aujourd’hui, I'excision gagne
I'Egypte du Delta, Alexandrie comprise, et se répand méme dans les villes
chrétiennes. Anciennement, elle était cantonnée en Arabie, au Yémen, dans
la Corne de I'Afrique et dans une large frange de populations allant du détroit
de Bab al-Mandeb jusqu’au détroit d’Ormuz. Dans tous les rapports émanant
d’'organismes internationaux comme I'Unicef, I'excision gagne du terrain.

Elle affecte désormais les couches sociales moyennes qui étaient pourtant
préservées jusqu’alors. Et le chiffre généralement avancé est effrayant : elles
sont plus de deux millions par an, entre 4 et 10 ans, & étre victimes de cette
mutilation d’un autre age.

En outre, I'excision est mollement combattue par les populations qui la
pratiquent. Les matrones en vivent et parfois, tels de mauvais médecins,
elles la pratiquent sans mé&me recourir a l'asepsie du matériel, tout
rudimentaire qu’il est. Il est par ailleurs évident que 'anesthésie n'est
pratiquée par aucune rebouteuse. Toutes ces raisons justifient amplement les
campagnes nationales et internationales menées par les instances médicales
contre toute forme de mutilation génitale. Le processus vient seulement
d’étre engagé. Il nécessite d’étre poursuivi et encouragé. Car aucun abandon
de cette pratique — que les populations autochtones tiennent pour essentielle
a l'identité de la femme — ne sera possible sans qu’il y ait une vaste prise

de conscience parmi les élites des pays « exciseurs », et surtout parmi les
milieux féminins. Paradoxalement, ce sont les méres qui tiennent absolument
a faire passer leurs propres filles sous le bistouri. La raison avancée est que
celles-ci doivent se tenir « comme il faut » lorsqu’elles arrivent sous le toit de
leur époux. Elles ne doivent pas montrer un appétit trop fort pour la chose
sexuelle, ne pas gémir de plaisir a chaque copulation et demeurer sous la
coupe de leur mari. Enfin, I'idée fausse selon laquelle une femme excisée



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 209

s'occuperait mieux de son foyer et éléverait plus consciencieusement ses
enfants doit faire partie des clichés a combattre, ce qui est déja le cas avec
les nombreuses africaines excisées qui écrivent des livres, donnent des
interviews a la presse francaise et acceptent — chose encourageante - de
témoigner a visage découvert.

Sur la foi d’une tradition selon laquelle Mohammed a recommandé de ne pas
exciser trop profondément, certaines autorités musulmanes se prononcent
contre l'excision des femmes en faisant remarquer que le Prophéte ne

I'a pas expressément recommandée ; d’autres, au contraire, considérent
qu'une forme d'excision minimaliste est recommandée mais non obligatoire ;
d’autres encore disent qu'elle est obligatoire et d’autres qu'elle doit &tre
supprimée purement et simplement, car c'est une mutilation du corps qui

va a I'encontre de la loi de Dieu. Dans un méme pays, on peut trés bien avoir
un groupe qui est pour I'excision des femmes et un autre qui est contre.

Une campagne mondiale est menée actuellement pour lutter contre les

« mutilations génitales féminines ». Elle vise tout particulierement les pays de
la zone subsaharienne.

Age de la maturité

Pour définir I'age de la maturité dans I'islam, on pourrait dire que c'est le
moment ol 'enfant devient capable d’exécuter les cing piliers du culte

(cf. chapitre 9). Généralement, cela correspond 4 la période oii I'enfant est
censé observer les régles qui déterminent le mode de relation avec l'autre
sexe. Cependant, il n’y a pas dans I'islam de rite de passage & I'age adulte
comparable a la cérémonie de la bar-mitsvah des juifs. Dans certains pays,
la circoncision (selon I'dge auquel elle est pratiquée) ou les cérémonies
célébrant la fin des études qui permettent de réciter I'intégralité du Coran
sont considérées comme des cérémonies d’accession a la maturité.

La bague au doigt

Comme dans le cas d'autres rites de passage, la maniére de célébrer le
mariage peut prendre diverses formes selon le contexte. Les conditions
minimales concernant le choix du conjoint, le contrat de mariage et la dot
(don de biens ou d’argent pour un montant convenu a l'avance versé par le
mari a la mariée) sont respectées par tous les musulmans a condition que
cela n'entre pas en confilit avec la loi locale. Ainsi, les hommes musulmans
ne peuvent pas avoir plusieurs épouses dans les pays ol la polygamie est
illégale. Au-dela de ce minimum, comme pour d’autres rites de passage, il
existe une grande diversité de coutumes et de pratiques en ce qui concerne
le choix du conjoint et les cérémonies qui peuvent commencer par la
signature du contrat et se conclure par un banquet aprés la consommation
du mariage.



2 70 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Il est normal pour un musulman de se marier. Le Coran et les hadiths
(traditions) recommandent de se marier jeune. Chomme et la femme doivent
avoir atteint leur majorité au plan sexuel et '’homme doit avoir les moyens
de faire vivre son épouse. En pratique, 'homme se marie idéalement aux
alentours de ses 20 ans et sa femme peut avoir le méme age, voire étre un
peu plus jeune. Il existe encore des mariages précoces. Le mariage ne repose
pas a priori sur 'amour romantique mais plutot sur des considérations

liées & la parenté, la propriété, la piété du promis ou de la promise, et les
bénéfices réciproques que peuvent en tirer les deux familles. Les couples
peuvent se réunir en présence d'un tuteur avant de signer le contrat de
mariage, mais cette rencontre n'est pas exigée. Si les hommes musulmans
peuvent épouser des femmes issues d'autres religions du Livre (c’est-a-dire
des chrétiens ou des juifs), les femmes musulmanes, en revanche, doivent
épouser un musulman afin de s’assurer que les enfants seront élevés dans

la religion musulmane. La loi islamique interdit également d’épouser des
parents proches. Dans les pays ol les musulmans sont en minorité, les
organismes islamiques fournissent des services de rencontres matrimoniales
par l'intermédiaire d’Internet. Il existe également dans les magazines pour
musulmans des petites annonces matrimoniales.

Formalités juvidiques

Le mariage dans I'islam est un contrat juridique, pas un sacrement religieux.
Légalement, le mariage repose sur un contrat (nikah) qui prévoit ce qui suit :

I 1~ 1] est signé par le pére ou le tuteur de la mariée en présence de deux
témoins. Cela a normalement lieu avant la vraie nuit du mariage.

|+ Le pére ou le tuteur de la mariée défend les intéréts de I'épouse dans les
| négociations en vue du mariage. Des différences existent entre les écoles
juridiques pour savoir si le tuteur peut imposer son choix a la mariée
mais, dans les pays musulmans aujourd’hui, le pére de la mariée ou le
tuteur est tenu d’agir dans l'intérét de la mariée. Les femmes adultes ont
davantage leur mot a dire dans le choix du mari que les jeunes femmes.
Au xx¢ siécle, certains Etats musulmans ont fixé un age minimal pour le
mariage (par exemple, 18 et 16 ans respectivement pour 'homme et la
femme) et exigent 'enregistrement du mariage a I'état-civil.

| v Le cadeau fait par le marié & la mariée est basé sur la sourate [V, 4. Sans

. cette dot, le mariage peut &tre non recevable. Le montant du cadeau peut
étre spécifié dans le contrat. Si normalement il doit étre versé avant la
consommation du mariage, le contrat peut tenir compte de paiements

en acompte. La dot reste la propriété de I'épouse qui peut en faire ce
qu’elle veut ; cependant, dans certains cas, il peut &tre convenu que cet
argent servira a acheter le mobilier pour la maison. La dot peut prendre
forme d’argent ou de marchandises. La Tradition indique que les cadeaux
nuptiaux ne doivent pas étre exagérément dispendieux tout en tenant
compte des usages et du statut social de la mariée. Elle rapporte également
que Mohammed a donné son approbation & des dots aussi simples qu'une
paire de sandales ou une poignée de farine dans le cas d'un couple pauvre.



!'.‘a*

Vive la mariée !

Les traditions musulmanes s'accordent pour dire que Mohammed a
recommandé de faire une f€te ou un banquet de mariage, bien que cela ne
soit pas exigé par une loi de I'islam. C’est une facon de remplir la condition
nécessaire qui veut qu'un mariage doit &étre rendu public. En dehors de cela,
les coutumes varient considérablement d'une culture a une autre, mais on y
retrouve en général les mémes aspects festifs de chants, de danses, parfois
de récitations de certains passages du Coran. La féte de mariage (pour un ou
plusieurs mariages en méme temps) peut étre liée a la signature du contrat,
au rite qui consiste a accompagner la mariée jusqu’a la maison du marié,

a la nuit de la consommation du mariage et 2 un banquet de mariage dans
les deux jours qui suivent le mariage. Quelles qu'en soient les modalités,
c’est une occasion joyeuse pour les couples, les familles et la communauté
tout entiére. Au cours des festivités, on observe la séparation naturelle des
hommes et des femmes. La lune de miel n'est pas une coutume musulmane
traditionnelle et, selon certains, les musulmans vivant dans les pays
occidentaux ne devraient pas adopter cette coutume. D'autres, au contraire,
constatant que le mariage en terre d’islam combine des exigences liées a la
religion avec des coutumes locales, ne trouvent rien a redire & la coutume de
la lune de miel.

Une personne invitée & une célébration de mariage est obligée d’accepter
I'invitation.

Prendre plusieurs épouses

Vous avez probablement entendu dire que les musulmans peuvent prendre
jusqu’a quatre épouses. Cependant, excepté dans certaines familles
princiéres traditionnelles, peu d’hommes musulmans ont aujourd’hui plus
d’'une épouse. Dans les régions d'Afrique ot la polygamie était traditionnelle
avant I'islam, elle a perduré naturellement avec I'islam.

Mohammed a déclaré que le divorce est la chose la plus dédaignée parmi
celle que Dieu néanmoins permet. Il n’y a pas de honte ou d’opprobre &
épouser un ou une divorcée, encore que la Tradition recommande de choisir
un compagnon (ou une compagne) qui ne soit pas divorcé(e). Dans I'histoire
de I'islam, il y a eu des cas d’hommes qui ont abusé de leur droit de divorce.
Pour prévenir les cas oli certains hommes musulmans abusent de leurs
droits en épousant de trés jeunes filles, un certain nombre de législations ont
été mises en place de nos jours. Les musulmans auraient plutot tendance a
dire qu'aujourd’hui ce sont plutét les Occidentaux qui prennent des épouses
successives - I'une apres l'autre - et non les musulmans (cf, chapitre 11).

Le mariage : un rite de passage

Dans une certaine mesure pour les hommes, mais beaucoup plus pour
les femmes, le mariage constitue un rite de passage dans les sociétés
musulmanes traditionnelles. La femme quitte la maison de ses parents pour

Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 27 ]



2 7 2 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

assumer les taches dévolues traditionnellement aux femmes : tenir sa maison
et faire des enfants.

Dans certains pays, c’est la naissance du premier enfant - bien plus que

le mariage ou la circoncision — qui marque la transition 4 I'age adulte pour

la mére. Comme dans beaucoup de cultures prémodernes, il existe dans
certains pays musulmans tout un rituel de restrictions et de purifications
spéciales qui marquent la réintégration de la nouvelle mére dans la société (a
propos des conditions de purification liées a la perte de sang, cf chapitre 9).
Des purifications spéciales peuvent étre demandées a la mére. La mére

(et 'enfant) peuvent dans certains cas passer par une période de retraite

- d'abord en restant dans leur chambre, sans contacts en dehors de la famille
immeédiate, puis en restant a la maison, avec la possibilité d’avoir davantage
de contacts au cours de cette période. La encore, les détails de cette retraite
et de la purification nécessaire aprés une naissance varient et ne sont pas
fixés par des régles.

Ouand la derniéve heure a sonné...

Toutes les religions sont confrontées a I'épreuve de la mort et doivent guider
le fidele dans la maniére de 'appréhender et de la gérer. Si en ce qui concerne
d’autres rites de passage 'islam a traditionnellement été disposé a incorporer
des coutumes locales ou du moins a les ignorer sans faire d’'objection, quand
il s’agit de l'ultime passage — la mort —, I'islam est moins disposé a faire

des compromis avec les pratiques en vigueur localement. Dans I'islam, la
mort est le point de convergence ultime ol se dessine le destin éternel de

la personne. La mort, si elle est naturelle, est toujours considérée comme

un événement important. Les croyances et les rituels destinés a faire face

a cette transition incontournable doivent &tre traités de facon strictement
conforme & I'islam (pour en savoir plus sur la maniére dont I'islam percoit

la mort, cf. chapitre 7). Dés lors, il n’est pas surprenant qu'il existe une plus
grande uniformité dans I'islam concernant les rituels liés & la mort que dans
tout autre rite de passage.

La mort

Quand la mort est imminente, la personne est tournée du c6té droit. On
chuchote a son oreille la profession de foi (« il n’y a pas d'autres dieux que
Dieu ») et I'on récite la sourate XXXVI, avec notamment le verset 12, qui dit :
« C’est Nous qui ressuscitons les morts et écrivons ce qu'ils ont fait [pour
l'au-dela] ainsi que leurs traces. Et Nous avons dénombré toute chose dans
un registre explicite », et plus loin : « La trompette [du Jugement dernier
sonneral, et voila que tous les étres se dresseront devant leur Seigneur. »



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 2 ’3

Préparation des funérailles

Puisque la mort est naturelle, aucun artifice ne doit étre déployé pour la
masquer. Traditionnellement, le corps du défunt n’est pas embaumé, bien
que, la encore, les musulmans suivent les exigences légales de I'endroit out
ils vivent. En raison de la résurrection des corps a prendre au pied de la
lettre, I'incinération n'est pas permise. Les parents du méme sexe que le
défunt tournent son corps vers La Mecque et le nettoient par trois fois avec
du savon, de I'eau et des parfums. Ces officiants enveloppent complétement
le corps dans des linges blancs (trois pour les hommes, cing pour les
femmes). Si le défunt a fait le pélerinage a La Mecque, on peut 'envelopper
dans ses vétements de pélerin (cf chapitre 9). Une priére rituelle spéciale
pour les défunts (salat al-janaza) est dite a la mosquée, chez quelqu’un ou
éventuellement, en Occident, au funérarium.

Funérailles

Lenterrement a lieu si possible le jour du décés. Dans un pays musulman,
un corteége se déplace en procession dans la rue, quatre hommes portant le
cercueil. Les personnes étrangéres a la famille et inconnues sont invitées

a suivre le cortége sur une petite distance. Parfois, la famille engage des
pleureuses en noir qui expriment haut et fort la douleur de la famille, mais
cette pratique reste mal vue des juristes théologiens.

La tombe doit étre assez profonde pour ne pas étre accessible aux animaux
sauvages et masquer les odeurs. Les musulmans peuvent mettre le corps
dans un cercueil mais ce n'est pas la pratique habituelle, 2 moins que cela ne
soit requis par la législation du pays en question. A I'intérieur de la fosse, on
creuse une niche sur le c6té pour y mettre le corps tourné vers La Mecque. Si
la profession de foi, la chahada (« il n’y a pas d’autre dieu que Dieu »), n’a pas
été prononcée au moment oi1 la personne était mourante, elle est dite 4 ce
moment-la. Aprés que 'une des personnes présentes a dit quelques mots, les
personnes en deuil récitent la Fatiha. La tombe est refermée, les personnes
en deuil jettent trois poignées de poussiére sur la tombe et le cortége s’en
va. On peut éventuellement réciter la Fatiha une nouvelle fois aprés avoir fait
quarante pas pour aider le défunt qui est train d’étre interrogé par les anges
Munkar et Nakir (cf. chapitre 7).

Apres 'enterrement

La tradition musulmane recommande la simplicité en matiére d’épitaphe : le
nom du défunt et quelques versets du Coran suffisent. Cela n'a pas empéché
la construction de mausolées et d'épitaphes trés raffinés. Il est fortement
recommandé de se rendre sur la tombe du défunt, particuliérement quarante
jours aprés le déces.

Le deuil continue pendant trois jours pour la plupart des amis et de la
famille. Les veuves, elles, observent le deuil pendant quatre mois et dix jours.



2 74 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Us et coutumes des musulmans

La religion vue sous I'angle de la facon de vivre ne se limite pas aux pratiques
rituelles obligatoires et a I'observance du cycle de la vie. Au contraire, tout
acte, correctement fait, peut prendre une dimension religieuse, y compris les
actions les plus insignifiantes et les plus communes. Ce qui pour des non-
croyants peut relever simplement du domaine de 'éducation, des coutumes
ou méme des superstitions peut revétir une signification religieuse. La
nourriture — aussi bien ce que 'on mange que la maniére de le consommer —
a une signification religieuse dans bien des cultures. Les vétements que

I'on porte peuvent également avoir une signification religieuse, ce qui n'est
pas réservé qu’a la religion musulmane. On peut identifier certains juifs
(mystiques) hassidiques par leurs longs manteaux noirs et leurs chapeaux
bordés de fourrure, ou un prétre catholique par sa traditionnelle soutane
noire ou son col romain. On reconnait un Yogi indien par les vétements qu'il
porte, et le turban porté par tous les hommes sikhs (une religion répandue
dans le sud de I'A<ie) les rend immédiatement reconnaissables.

Pourquoi les personnes religieuses observent-elles ces coutumes ? Le
personnage principal du film turc Yo/, qui traite des pratiques ancestrales
en Anatolie, répond & cette question qui lui est faite sur le pourquoi des
traditions de son village. La réponse est simple, mais frustrante : c'est

la tradition, tout simplement. Ils font ainsi parce que leurs pére et mére
faisaient déja ainsi avant eux. Les traditions aident a cimenter les membres
du groupe et a les différencier des éléments extérieurs.

Lislam apporte également une autre réponse : elle prend pour modéle le
prophéte Mohammed. Quand un musulman essaie de déterminer la maniére
appropriée de se comporter, il ou elle recherche s'il existe des informations
sur ce que Mohammed a fait (ou dit) en pareille circonstance. Cette section
vous présente les us et coutumes de l'islam, dont certaines sont dictées par
la loi de l'islam (par exemple, les aliments permis ou défendus) et d’autres
relévent des traditions populaires.

Nourritures terrestres

Beaucoup d'ouvrages évoquent la question de la nourriture en terre d’islam.
Certains confrontent les interdits alimentaires a ceux des autres religions.
Plus globalement, c’est Allah que I'on veut voir a table. Que mange-t-il ? Que
préfére-t-il ? Que refuse-t-il ?



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 2 ’ 5

Les restrictions sur la nourriture portent uniquement sur les points suivants :

v La sourate I, 173 dit : « Il vous est interdit la chair d’'une béte morte
[c’est-a-dire qui n'a pas été rituellement tuée], le sang, la viande de porc
et ce sur quoi on a invoqué un autre que Dieu [des idoles]. » Le judaisme
a les mé&mes interdits, mais contrairement aux juifs, les musulmans
peuvent manger des coquillages et des crustacés. Particuliérement en
Chine, ol1 le porc est souvent employé dans la cuisine, le fait d'éviter
absolument le porc est une pratique qui distingue clairement les
musulmans chinois des non-musulmans. Les penseurs musulmans, juifs
ou autres ont essayé de trouver des raisons logiques a cet interdit sur le
porc (invoquant par exemple des risques d’'infection dus & une viande
de porc mal cuite) mais fondamentalement il s’agit de pureté rituelle et
de respect de la parole divine. Les tabous sur la nourriture - chien, chat
et (généralement) cheval en Amérique, par exemple — sont nombreux et
existent dans toutes les cultures. Selon les anthropologues, les interdits
alimentaires ont surtout pour fonction de sceller I'identité d'un groupe
qui marque ainsi clairement son appartenance religieuse (ou autre). Les
musulmans sont des descendants d’Abraham et de ce fait ont repris
linterdit sur le porc transmis par la Tradition juive.

| 1~ Pas de boissons alcoolisées.

1~ Pas de consommation de sang ou d’animaux qui n'aient pas été

- correctement abattus. (Le processus est identique a celui de I'abattage
cacheére dans le judaisme.) L'cesophage, la trachée-artére et les artéres
sont rapidement sectionnés au niveau de la gorge (tout en prononcant
le nom de Dieu) de sorte que le sang se vide rapidement du corps de
I'animal.

|~ Les musulmans peuvent manger de la nourriture « cachére » quand la
. nourriture (autorisée) halal est indisponible car la nourriture « cachére »
suit une norme rituelle encore plus stricte que la nourriture halal.

Pour les musulmans vivant dans un pays non musulman comme la France, il
est difficile de savoir si la nourriture tout préte n'a pas été souillée avec des
dérivés du porc ou de I'alcool. Quelques sites web destinés aux musulmans
fournissent des informations détaillées sur la composition de diverses
préparations alimentaires, notamment sur celles qui sont servies dans les
fast-foods.

Traditionnellement, les musulmans mangent avec la main droite, avec ou
sans couverts, précédant le repas par l'invocation de la basmallah (« au nom
de Dieu, le Tout Miséricordieux, le Trés Miséricordieux »). Les musulmans
peuvent manger chez des non-musulmans, étant entendu qu'il ne s’agit pas
de leur servir du porc accompagné d'un bon petit vin rouge ! Les discussions
entre juristes musulmans vont bon train pour déterminer si les musulmans
peuvent manger ou méme travailler dans des restaurants qui servent du vin.



2 ]6 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Code vestimentaire

Un bon musulman veille 4 son hygiéne, est propre et s’habille simplement.
Les hommes comme les femmes peuvent porter des parfums, parce que les
odeurs plaisantes sont trés appréciées dans l'islam. On doit s’abstenir de
manger de l'ail avant de sortir en public. Comme pour le reste, ces habitudes
reposent surtout sur les traditions disant ce que Mohammed a porté ou dit
sur I'habillement. La sourate VII, 26 dit : « Nous avons fait descendre sur vous
un vétement pour cacher votre nudité, ainsi que des parures » (cf également
la sourate VII, 31), et énonce clairement la directive de base qui est d'étre
habillé de facon plaisante mais décente (pour les hommes comme pour les
femmes). La Tradition dit que Mohammed met en garde contre 'extravagance
dans le vétement simplement pour impressionner les autres et a méme
interdit spécifiquement la soie et I'or pour les hommes tout en le permettant
(avec modération) pour les femmes. Une autre affirmation de Mohammed

est qu'il faut « se nettoyer, parce que l'islam est propreté » Naturellement,
ces conditions concernant le vétement et I’hygiéne ne sont pas réservées a
I'islam, et les musulmans considérent que ces exigences sont conformes a ce
que l'on peut attendre du comportement et de la facon de s’habiller de tout
€tre humain.

Chaque pays a son propre code vestimentaire et rien n'empéche les
musulmans de porter des vétements de type occidentaux ou de mettre une
veste sport a la mode d’aujourd’hui par-dessus une djellaba traditionnelle.
Vous trouverez ci-dessous une description du vétement traditionnel en islam
pour les hommes comme pour les femmes. Les membres de mouvements
islamistes mais aussi certains musulmans vivant en Occident adoptent ce
type de vétement pour bien marquer leur identité musulmane. Si en Asie
du Sud et en Afrique de I'Ouest on rencontre beaucoup de musulmans et de
musulmanes habillés en costume traditionnel, cela n'empéche pas d’autres
de s’habiller différemment, de facon qu'il est impossible de dire s'ils sont ou
non musulmans.

Habillement pour les hommes et pour les femmes :

longues, haut large non resserré a la taille ; la téte couverte, y compris
les épaules et la nuque. Si certaines cultures disent que l'islam exige que
les femmes soient entierement couvertes de la téte au pied, y compris le
visage, d’autres sont en désaccord (cf. chapitre 11 concernant le voile et
les passages du Coran relatifs au voile).

g 1~ Femmes : longue jupe ou pantalon convenable non moulant ; manches

+»* Hommes : tunique a manches longues sur pantalon ample ou longue
tunique ample. Sur la téte, on porte un petit couvre-chef ou une calotte.
g La barbe est bien entretenue et le port de la moustache est habituel.
A 'époque de 'Empire ottoman (turc), le couvre-chef principal (appelé
E fez) était constitué d'un cylindre de feutre agrémenté d'un gland. Le



_ Chapitre 10: Pratique religieuse : autres rites et coutumes 2 ’ 7

T

couvre-chef arabe du Bédouin (kefieh), celui que portait le défunt

. président de 'Autorité palestinienne Arafat, constitue toujours I'un des

T T s A

couvre-chefs les plus usuels.

1~ Le fondateur de la Turquie moderne, Atatiirk (1881-1938), a interdit le
port du voile (pour les femmes) et celui du fez pour les hommes.

Bien avant I'arrivée de l'islam, les Arabes ont
souvent attribué leurs malheurs a I'action malé-
fique de quelqu’un qui aurait attiré le mauvais
il sur eux. Aussi redoutées que les sorciéres
dans l'imaginaire occidental, les vieilles femmes
célibataires ont été considérées comme ayant
tout particulierement le pouvoir dattirer le mau-
vais e®il. Les sorts etles amulettes servaient a
écarter le mauvais ceil et les djinns malfaisants
(cf. chapitre 7). Un autre moyen (assurément

Se garder du mauvais ceil

également d'origine préislamique) de contre-
carrer |'action du mauvais il consistait a
présenter sa main paume ouverte, avec les cing
doigts écartés. Ces pratiques et ces croyances
ne sont certes pas centrales dans |'islam et ne
figurent pas dans le Coran. Elles n'en sont pas
moins vivaces, tout comme on rencontre dans
les autres religions des pratiques folkloriques
bien éloignées de la théologie.

Les bonnes maniéres

Une tradition attribuée &8 Mohammed dit : « La bonne éducation est une
partie de la foi. » Etre musulman, c’est agir d’'une facon humaine appropriée,
bien éloignée de la maniére dont d'autres créatures (en accord avec leur
nature) se comportent. Ainsi les musulmans ont développé toute une
catégorie d'ouvrages littéraires sur le comportement et les bonnes maniéres
(adab). Voici trois exemples de bonnes maniéres a respecter :

I +~~ Etre prompt & remercier une personne en disant : « Que Dieu t'accorde sa
. récompense. » Selon une tradition, Mohammed a dit : « Celui qui oublie
de remercier les autres oublie de remercier Dieu. »

i

. 1~ Ne pas essayer de retenir un éternuement, qui est une bénédiction
de Dieu. Quand une personne éternue, elle doit louer Dieu en disant
al-hamdou lillah (« loué soit Dieu »).

+~ La miséricorde et la bonté devraient caractériser tous les aspects du

traitement des animaux.




2 78 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

1 Généralement le c6té droit du corps (pied, main, etc.) est préférable
pour toutes les actions positives : manger, boire, tenir le Coran, serrer
la main de quelqu'un, s’habiller et mettre ses chaussures. Pensez-y
dans vos relations avec des musulmans. Cela pourra étre ressenti par
les gauchers comme une discrimination et il n’y a probablement pas
d’explication logique a cela en dehors du fait que dans bien des cultures,
l'adjectif « droit » a une connotation positive tandis que I'adjectif
« gauche » & une connotation négative. Linverse aurait tout aussi bien
pu étre vrai. Lessentiel ici consiste a faire la distinction, méme dans les
gestes du corps, entre ce qui est pur et ce qui est impur (en se rappelant
qu'impur ne signifie pas « mauvais »).

Les rites au féminin

Traditionnellement, les femmes ont été exclues ou limitées dans leur
participation aux grands rites religieux de l'islam, notamment dans leur
participation aux priéres a la mosquée (certaines parties de la mosquée
peuvent &tre réservées aux femmes). En France, si la séparation des femmes
et des hommes est toujours la norme, les femmes jouent néanmoins un

rdle important dans les activités liées a la mosquée. En outre, dans le hadj
(cf. chapitre 9), les femmes participent a égalité avec les hommes.

Du fait que les femmes n'ont pas le méme degré de participation que les
hommes « a l'islam officiel », beaucoup d’entre elles ont créé leurs propres
sphéres d'activités religieuses. Les femmes jouent un rdle important dans
divers rites de passage, tels que la circoncision et le mariage. Elles sont plus
nombreuses que les hommes a se rendre sur la tombe des saints, domaines
ot elles sont libres d’affirmer leurs propres intéréts et désirs. Par exemple,
une femme stérile peut se rendre dans un sanctuaire et prier Dieu pour avoir
un enfant. Dans sa priere, elle fait voeu de revenir prier et de louer Dieu et
Mohammed si sa demande est exaucée. Ici, le veeu consiste simplement a
promettre formellement a Dieu de lui rendre grace. Cela n'a rien a voir avec
des veeux plus formels de chasteté ou de pauvreté tels que les pratiquent
les moines catholiques ou bouddhistes et les religieuses. Dans la doctrine
chiite (cf. chapitre 12), une femme dont le fils est malade peut s'engager a
faire un diner rituel pour ses amies si le fils est guéri. Au cours de ce diner,
les femmes écoutent des sermons et des lectures. Elles se font des visites et
réfléchissent ensemble a certains aspects liés a la religion.

Dans certaines régions d’Egypte et du Soudan, les femmes ont une place
prédominante dans les cérémonies de zar, qui traitent des causes et des
traitements de la maladie mentale ou physique. Le zar s’applique a une
femme possédée par le démon et a la cérémonie qui doit la guérir. Certains
soufis (ou mystiques - cf chapitre 14) sont des femmes, telles la sainte
médiévale légendaire Rabi’a. En outre, certaines grandes figures du soufisme



Chapitre 10 : Pratique religieuse : autres rites et coutumes 2 79

tel Ibn Arabi ont rendu hommage a leurs professeurs féminins. Dans cette
section, vous trouverez une simple évocation de quelques domaines dans
lesquels les femmes s’arrogent une certaine participation, 4 leur maniére, aux
rites de I'islam qui peut prendre des formes trés diverses selon les pays et
méme d’une ville & une autre.

Si certains mouvements traditionalistes veulent purement et simplement
remettre les femmes dans 'ombre, d’autres au contraire insistent sur leur
participation active (beaucoup d’entre elles travaillent et ont un niveau
universitaire). En Iran aujourd’hui, paradoxalement, alors que les femmes
doivent porter en public le ichador qui les couvre totalement de la téte aux
pieds, elles peuvent exercer des fonctions au Parlement et au gouvernement.
Je subodore que I'évolution du role de la femme musulmane entre 1950 et
2050 sera beaucoup plus grande que tous les changements qui ont eu lieu
entre 1200 et 1950.



Chapitre 11

Lethique musulmane :
vive la vie !

LA B E N ERNEEENENEEESNEENEENEEEEENENEEENEE NN EE NN EE N EEEE R E R R R

Dans ce chapitre

P Qu'est-ce que I'éthique ?

> Sources et principes de I’éthique musulmane

P> Une éthique fondée sur la raison, sur Dieu ou sur la personne ?
> Problémes éthiques envisagés du point de vue de I'islam

LA B AR EEREEEERE N E NN ENEE N N N N N N R R R R

es ouvrages d’introduction a I'islam ne traitent pas de facon spécifique
des problémes moraux et éthiques qui sont souvent évoqués de
facon ponctuelle, ce qui entretient une certaine confusion dans I'esprit du
lecteur. C’est pourquoi j'ai essayé de regrouper dans ce chapitre toutes les
considérations théoriques et pratiques en relation avec 'éthique musulmane.

Le Coran traite a la fois des obligations envers Dieu et du comportement
que l'on doit avoir envers ses semblables. Certains manuels d’introduction a
I'éthique musulmane destinés a des profanes abordent a la fois les principes
moraux et les bonnes maniéres en matiére de comportement. Ainsi, on y
trouve sur le méme plan des exhortations & dormir du c6té droit et & ne pas
mentir. Dans ce chapitre, quand je parle d’éthique, je parle des obligations
que I'on a envers les autres et envers soi-méme, c'est-a-dire de la morale
sociale et personnelle,

Toutes les religions mettent I'accent sur I'éthique. Prenons I'exemple

des enseignements de Confucius, qui forment la base de toute éthique,

non simplement en Chine, mais dans toute I'Asie de I'Est. La principale
préoccupation de Confucius portait sur le comportement que chacun devait
avoir avec les autres de sorte que la société puisse fonctionner correctement
pour le bien de tous. Confucius a prodigué de nombreux conseils de vie

et considérait qu'il existe des principes moraux absolus, c’est-a-dire des
comportements dont chacun, du simple fait de sa nature humaine, sait

(ou devrait savoir) qu'ils sont bons ou mauvais. Le plus important pour



2 2 2 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

A
LY
<

gﬂ\ﬂ

-

Confucius n'était pas tant de dresser la liste des choses permises et des
choses interdites que de construire la personnalité morale qui est ce qui
pour lui distingue la nature humaine de toute autre nature. Selon Confucius,
une personne bien construite agira normalement instinctivement de facon
morale sans avoir besoin qu'on lui dise ce qu’elle doit faire de méme qu'une
personne bien construite au plan moral aura une bonne influence sur les
autres sans se laisser corrompre par d’autres i la personnalité moins bien
structurée. Confucius a également mis l'accent sur la modération qui consiste
a éviter les extrémes. Il a établi cing niveaux de relations qui constituent

la trame de toutes les relations humaines et définissent un cadre moral :
relations entre époux, entre parents et enfants, entre les enfants de mémes
parents (les fréres et sceurs), avec d’autres personnes, et enfin entre le chef
de I'Etat et le citoyen. Chacun de ces rapports est réciproque, signifiant que
les deux cotés de I'équation ont réciproquement des engagements I'un envers
l'autre, ce qui n'exclut pas qu'il y ait aussi des engagements unilatéraux qui
viennent s’y ajouter. Par exemple, 'enfant a une obligation de respect et de
soin envers ses parents.

Lislam pourrait reprendre a son compte presque tout ce qui est dit ci-dessus
de I'éthique confucéenne. En effet, la plupart des religions s'accordent sur
les grands principes moraux appliqués au comportement (ce qui est permis
et ce qui est défendu). Connaissez-vous une religion, par exemple, qui préne
le crime ou le mensonge, la fraude, I'exploitation des pauvres, l'adultere, le
vol ou la dureté de cceur envers les parents ? Les religions ont également la
meme optique en ce qui concerne les traits de caractére souhaitables ou au
contraire répréhensibles - les vertus et les vices —, par exemple le fait d’étre
généreux et de fuir 'avarice, la modestie a I'opposé de la vantardise. La
principale différence entre le confucianisme et I'islam tient & ce que I'éthique
dans l'islam repose sur la Révélation divine - la parole de Dieu.

Bien que les intellectuels occidentaux fassent de subtiles différences entre
Iéthique (théorie) et la morale (directives pratiques), dans ce chapitre les
deux termes sont utilisés de facon interchangeable, n’en déplaise aux grands
esprits.

Fondements de 'éthique dans Vislam

Les €tres humains sont faits a I'image de Dieu, d'ol1 leur potentiel moral et
intellectuel. Selon la sourate XXXIII, 72, Dieu a proposé la « responsabilité »
aux cieux, a la terre et aux montagnes. s ont eu peur et I'ont refusée. Seuls
les humains se sont montrés disposés a I'accepter. En d’autres termes, la
morale est un attribut spécifiquement humain. C’est pourquoi la morale est
aussi centrale dans I'islam. Les anges, eux, ne peuvent pas pécher et n’ont en
conséquence pas de choix moraux 2 faire. (Satan est une exception unique,
cf. chapitre 7) L'action morale n’est pas toujours la plus facile a faire car



Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 223

Satan et les mauvais esprits (djinns) interviennent pour tenter les hommes
(et les femmes !) et les amener a faire le mal. Selon I'islam, les &tres humains
ont la capacité de choisir le bien et d'éviter le mal.

Principes de base

Le Coran a clairement une optique moraliste. Il condamne explicitement,
par exemple, les habitants de La Mecque pour la maniére dont ils traitent
les pauvres (¢f. la sourate CVII, 3) et les orphelins (cf les sourate XVII, 34 et
XCIII, 9) pour la fraude dans leurs affaires commerciales (cf. la sourate XVII,
35). Voici six principes de base de I'éthique musulmane :

+» Toute action a une signification morale. La formule la plus souvent
citée par les moralistes musulmans est sans doute celle qui est tirée
de la sourate III, 104 qui dit que la communauté musulmane doit
appeler au bien, ordonner le convenable et interdire le blamable. Ce
principe « d’appeler au bien et d'interdire le mal » est une lumiére
qui doit servir de guide. Les « régles » spécifiques sont importantes,
mais il est nécessaire de faire preuve de discernement pour appliquer
correctement les régles (ou le principe général du « bien faire »).

+~ Les actions morales sont celles qui ont comme conséquence la justice
(adl, cf la sourate IV, 58). Dans des circonstances concrétes, une action
peut impliquer des conséquences a la fois bonnes et mauvaises. On
doit alors choisir 'action qui maximisera le bon et réduira le mal au
minimum, pour parvenir au plus haut degré de justice possible, selon
I'¢minent juriste du xiv¢ siécle Ibn Taymiyya.

1~ La foi et les ceuvres (les actes) sont toutes deux nécessaires. La
sourate II, 25 dit : « Annonce a ceux qui croient et pratiquent de bonnes
ceuvres qu’'ils auront pour demeure le paradis. » Les choix moraux
que chacun fait, sa vie durant, sont importants dans la mesure ot ils
déterminent le destin ultime de la personne : le ciel ou I'enfer.

|+~ Les intentions sont aussi importantes que les ceuvres (ce qui est

| également vrai pour les actes du culte). La sincérité est une attitude

. intérieure fondamentale. Le trio du « cceur, de la parole et des actes »

est fréquemment mentionné. Chacun convient qu'il ne suffit pas de
proner le bien (action de la langue) ; encore faut-il agir en conséquence.
Selon I'islam, une action faite simplement pour se conformer 4 un code
extérieur n'est pas aussi bonne que celle qui vient du cceur. Ce qui vient
du cceur transparaitra en paroles et en actes. Si des circonstances
extérieures empéchent 'accomplissement de I'action, I'intention du ceceur
n'en demeure pas moins bonne.



224 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

[~ Pour agir de facon morale, il est tout aussi important d’avoir une

E personnalité morale bien construite (intégrant les vertus telles que la
sagesse, le souci de la justice, la modération et la volonté de se garder

. de vices tels que la convoitise, I'avarice et la colére). Dans la plupart

~ des situations, les gens agissent instinctivement, en accord avec leur

. personnalité de base, plutot qu'a partir d’'un ensemble de régles. Le

grand théologien du xi° siecle Al-Ghazali a écrit abondamment sur I'art

de cultiver la vertu et d’éviter I'inclination au vice. La sourate V, 105 dit :

« O les croyants! Vous &tes responsables de vous-méme ! La personne qui

s'est égarée ne peut pas vous blesser si vous &tes correctement guidés. »

1~ Se garder de tout extréme ; suivre le chemin de la modération, la voie de
I'équilibre. Il ne sert a rien d’étre arrogant ou de chercher 2 s’élever aux
yeux des autres. La sourate XXXI, 18-19 dit : « Ne détourne pas ton visage
des hommes, et ne foule pas la terre avec arrogance : car Dieu n'aime pas
le présomptueux plein de gloriole. Sois modeste dans ta démarche, et
baisse la voix, car la plus détestée des voix, c’est bien la voix des dnes. »

Textes a l'appui

Selon la Tradition, Mohammed a dit : « Vous n'étes pas un vrai croyant si vous
ne souhaitez pas pour vos fréres et sceurs ce que vous souhaitez pour vous-
méme. » Cette régle d’or se retrouve dans toutes les religions, notamment
dans le judaisme, le christianisme, le confucianisme, et bien d'autres encore.,

Il est exact que I'islam n’a rien d’équivalent aux dix commandements issus
du judaisme, mais plusieurs textes coraniques récapitulent les conditions
morales fondamentales. Selon la sourate XXIII, 3-11, « ceux qui se détournent
des futilités, qui s’acquittent de 'aumone et qui préservent leurs sexes [de
tout rapport] si ce n'est avec leurs épouses ou celles qu'ils possédent de la
main droite [les esclaves], car 12 vraiment, on ne peut les blimer: mais ceux
dont les désirs vont au-dela de ces limites sont des transgresseurs ; ceux qui
veillent a la sauvegarde des dépdts qui leur sont confiés et honorent leurs
engagements, qui observent strictement 'obligation de la priére, ce sont eux
les héritiers qui hériteront du Paradis pour y demeurer éternellement ». La
sourate LXX, 22-35 énumeére également les bonnes et les mauvaises actions.

Dans son sermon d’adieu prononcé lors de son dernier pélerinage 4 La
Mecque en 632, Mohammed a laissé un récapitulatif des obligations morales
qui incombent au musulman. Outre le culte et d’autres engagements, il a
mentionné les devoirs suivants :

+»~ Rendre tout bien appartenant a d’autres.
1~ Ne pas blesser qui que ce soit.
v~ Ne pas réclamer d’intéréts sur l'argent prété.

1 Les maris doivent bien traiter leur épouse, car ils font équipe avec elle.



Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie !

»” Se garder de lier amitié avec des personnes mal intentionnées.

1 Ne pas commettre I'adultére.

Les sources de la morale dans 'islam

Comme dans toute religion, au-dela des prescriptions morales spécifiques
contenues dans les Ecritures saintes, il existe d’autres sources sur lesquelles
les croyants peuvent s'appuyer pour savoir comment se comporter en bon
musulman :

| 1 Le Coran est naturellement la principale source de la morale, avec ses
lois explicites et ses principes moraux.

1~ Les traditions (hadiths) prodiguent des conseils basés sur les paroles et
les actions de Mohammed.

1 Les écoles juridiques de I'islam, en recourant a 'analogie et aux autres
techniques de 'argumentation, déduisent des directives morales
supplémentaires a partir du Coran et des hadiths.

» Les vertus arabes préislamiques, telles que ’honneur, le courage, la
fidélité, 'hospitalité, le sang-froid et la résistance, continuent a étre
importantes dans l'islam.

1~ Certaines figures de 'histoire islamique, telles que les quatre califes bien
guidés et Fatima (cf chapitre 4), fournissent des modeéles éminents.

1 La réflexion philosophique sur les questions de justice et d’éthique faite
par les Mu'tazilites (cf. chapitre 4) et d’autres mouvances ont permis
d’approfondir certaines questions morales.

1 Les travaux des philosophes moralistes grecs, traduits en arabe,
constituent une autre source précieuse.

 Les attributs de Dieu et ses 99 noms (cf. chapitre 5) fournissent un
modeéle de comportement a imiter par les musulmans. Ces noms tels
« le doux », « le reconnaissant », « le juste », « le généreux », « 'équitable »,
« laimant », etc. sont autant de maniéres d’&tre a imiter.

+~ Le soufisme (cf. chapitre 14) cultive un ensemble de valeurs morales,
notamment I'humilité et la pauvreté.

1 Les ouvrages d'adab sont des codes de déontologie, de bonnes pratiques
comme on dirait maintenant, adaptés a telle ou telle profession et
destinés a tout musulman concerné. Ils ne datent pas d’aujourd’hui et
de nouveaux sont sans cesse publiés. On trouve par exemple des guides
de conseil pour les rois sur la facon de gouverner ou pour les médecins
sur la facon de s'occuper des patients. En littérature, I'adab est un genre
littéraire qui a une visée moralisatrice.

225



2 26 Troisieme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Grands et petits péchés !

Certains péchés sont plus graves que d’autres. Comme d’autres religions,
I'islam identifie des niveaux de gravité différents dans le péché. Les péchés
graves sont ceux qui sont le plus susceptibles de conduire en enfer au
moment du Jugement dernier. Pour les musulmans, pour qui cette vie

n'est qu'un prélude a ce qui vient aprés la mort, il est essentiel de faire la
différence entre les péchés graves et ceux qui le sont moins.

Le grand théologien du xu© siecle Al-Ghazali a discerné plusieurs degrés de
gravité dans les péchés qu'il a définis ainsi (sachant que d’autres théologiens
peuvent adopter une autre catégorisation) :

!+~ Les péchés les plus graves sont I'incroyance en Dieu (kufr) et I'idolatrie
(chirk) qui consiste & associer autre chose a Dieu, ou & adorer plusieurs
dieux (cf la sourate IV, 48). Ces deux péchés sont souvent considérés
comme impardonnables et peuvent envoyer quelquun en enfer pour

. I'éternité ou, selon la grace de Dieu, pendant un temps trés long.

» Les deuxiémes péchés en importance sont ceux qui vont contre la vie et
la famille (par exemple, le meurtre et 'adultére).

»~ En troisiéme rang viennent les péchés d’appropriation indue de biens.
% Les péchés de deuxiéme et de troisidme rang peuvent valoir & un
musulman de passer un temps plus ou moins long au premier stade de
I'enfer (le moins pénible). Cependant, celui qui s'est montré sincérement
croyant pendant sa vie finira par aller au ciel.

+»” La quatrieme catégorie englobe tout le reste, y compris la consommation
d’alcool et le mensonge. Sans aller jusqu’a dire qu'ils sont sans
importance, ces péchés ne sont pas de nature 4 empécher un musulman
d’aller au ciel au jour du Jugement dernier.

L'éthique en pratique

Quelle est la position des musulmans sur les grandes questions morales

qui se posent aujourd’hui ? Comme cela est vrai pour toutes les cultures,
les spécialistes en la matiére ont des opinions divergentes les unes des
autres. Vous pouvez trés bien rencontrer un musulman qui vous dise en
toute sincérité : « voici la position de I'islam sur telle question » et qui ignore
qu'il existe des penseurs musulmans qui défendent une tout autre fagon de
voir les choses. Tous les musulmans n’ont pas forcément la méme approche
s'agissant des questions d’éthique les plus délicates, de méme qu'autour de
vous, parmi vos amis et les personnes de la méme culture que vous, tout

le monde n'a pas la méme sensibilité. Dans la suite de ce chapitre, vous
trouverez un résumé de ce que peut &tre la position musulmane sur certaines



Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 227

questions mais ne soyez pas étonné si sur I'une ou l'autre question, certains
musulmans ne sont pas entiérement d’accord avec ce qui est écrit ici.

Gardez bien a l'esprit le fait que la position présentée ici représente celle
des philosophes moralistes de l'islam sur le comportement que devrait
avoir le musulman. Il ne s’agit pas ici de décrire ce que font effectivement les
musulmans comme pourraient le faire un sociologue ou un anthropologue.

La movale sexuelle

Soyons honnétes et reconnaissons que, quand on parle de morale, on
pense tout de suite aux relations sexuelles. Rien d’étonnant a cela puisque
la morale implique notre relation aux autres et que les relations sexuelles
sont justement le mode de relation qui impliquent les personnes de la fagcon
la plus intime qui soit. Il est donc bien normal que ces questions occupent
une place prépondérante. Aux yeux d’'un non-musulman, la morale sexuelle
musulmane peut sembler assez austére, mais la lecture d’'un ouvrage comme
celui de Abdelwahab Bouhdiba, La Sexualité en isiam (PUF, 1975, réédité
depuis dans la collection « Quadrige ») en donne une vue nettement plus
nuancée. Les relations sexuelles sont une bonne chose en soi a condition
toutefois qu'elles s’expriment dans des limites soigneusement définies.

¥ +~ Les rapports sexuels sont un don de Dieu et sont bons. L'islam ne

{ croit pas qu'une vie de célibataire (sans aucune relation sexuelle et
sans mariage) soit plus propice a la sainteté qu'une autre. Les chrétiens
considérent que Jésus a été célibataire durant toute sa vie et sont
choqués que 'on puisse penser autrement. Les moines bouddhistes

ne se marient pas (a quelques exceptions prés dans le bouddhisme
japonais) et certains hindous, 4 la quatriéme et derniére étape de

leur vie (celle du sannyasin), quittent leur maison et leur épouse pour
se concentrer entierement a leur libération intérieure. Les juifs, les
confucianistes, les taoistes et les musulmans ne partagent pas cette
vision selon laquelle le mariage et les relations sexuelles peuvent
interférer dans la recherche religieuse. Pour les musulmans, les relations
sexuelles, tout comme d’autres actions entreprises avec modération

et discernement, peuvent étre considérées comme un acte du culte et
devraient €tre précédées par une priére.

1~ Les relations sexuelles sont source d’impureté rituelle. On doit
procéder & la purification rituelle aprés des rapports ou le lendemain
matin avant de commencer la priére rituelle (pour en savoir plus sur ce
point, cf. chapitre 9). Les relations sexuelles impliquent des émissions
corporelles. Or toute émission corporelle exige la purification avant tout
acte cultuel.

1~ Les rapports sexuels ne sont pas autorisés pendant les régles, en partie
parce que le contact avec le sang exige la purification.




228 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

» Limpuissance est un probléme médical a traiter par les meilleures
méthodes thérapeutiques qui soient. Ainsi, l'utilisation du Viagra® est
permise si elle ne mene pas a des exigences sexuelles excessives auprés
de I'épouse. Les tendances a la concupiscence (au désir) ne doivent
pas étre encouragées. Aussi le Viagra® ne doit-il pas &tre pris par un
homme en bonne santé au plan sexuel uniquement pour augmenter son
appétit sexuel. Il faut dire aussi que certains courants fondamentalistes
refusent d’en entendre parler car, pour eux, ce n'est 1a qu'une tentation
diabolique nouvelle et une pratique qui enfreint I'éthique musulmane.

-+~ La masturbation (les textes ne parlent que de la masturbation
. masculine) est considérée comme indésirable (sourate XXIII, 5-7).
Cependant, il n'est pas clairement établi que le verset 7 se rapporte
réellement & la masturbation. L'école juridique hanbalite (¢f. chapitre 8)
autorise la masturbation afin d’éviter la fornication ou I'adultére quand
’homme ne peut pas se marier. L'éducation et I'indépendance financiére
retardée meénent souvent a des mariages tardifs, alors que la santé et la
: nutrition ménent & une maturité sexuelle plus précoce. Cela représente
- un défi évident pour l'islam qui condamne gravement les manquements
~aurespect de la sexualité en dehors du mariage.

. +»”En dehors des pénalités 1égales pour cause de « fornication », les
cultures musulmanes se montrent traditionnellement tolérantes
envers les relations sexuelles masculines avant le mariage. En
revanche, les relations sexuelles avant le mariage co6té féminin sont
fortement condamnées et apportent un grave déshonneur sur la famille.
Ces restrictions renvoient généralement au souci premier de la famille
musulmane, la fécondité de I'épouse, et 4 son aptitude & donner une
descendance a la famille. Des relations hors mariage pour une femme,
surtout si elle n'est pas encore mariée, peuvent mener a un crime
d’honneur, et, dans certains cas, méme une femme qui a été violée
apporte 'opprobre sur toute sa famille. Il se peut alors qu’'un homme
de la famille (au sens large) soit chargé de I'assassiner pour racheter
'’honneur de la famille. Les crimes d’honneur sont contraires a la loi
islamique mais néanmoins sont encore parfois d’actualité dans certains
pays musulmans.

.~ La prostitution est moralement et légalement condamnée dans I'islam.
.« Cependant, les prostituées existent dans les sociétés musulmanes. La
sourate XXIV, 33, ainsi que diverses traditions (hadiths), condamnent
le fait d’obliger les esclaves (ou les servantes) féminines a se prostituer
(parfois en vue d’'un bénéfice commercial de la part du propriétaire qui
se transforme en proxénéte).

Dans I'islam chiite duodécimain, il existe une forme de mariage
provisoire (mut’a) 1égale. Ce contrat de mariage spécifie combien de
temps le mariage durera (de quelques heures jusqu’a quatre-vingt-dix-
neuf ans) et ce qu'en sera le paiement. L'épouse n'a alors aucun droit




Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 229

sur la succession mais les enfants d’un tel mariage sont légitimes et
héritent. Les musulmans sunnites considérent la mut’a (littéralement :
« jouissance ») comme une forme de prostitution. La sourate IV, 26

est invoquée a la fois par les sunnites et les chiites, les premiers

lisant un certain mot trés important comme signifiant « le cadeau de

la consolation » (donné a une femme divorcée) tandis que les chiites
I'interprétent comme signifiant « le mariage provisoire ». Méme les
sunnites reconnaissent, et les traditions le confirment, que Mohammed
a permis a l'origine le mariage provisoire pour les musulmans éloignés
de chez eux par des campagnes militaires ou de lointains voyages
commerciaux. Les sunnites disent qu'il s'agissait l1a d’'une concession a la
faiblesse humaine, le mariage provisoire étant somme toute préférable
a l'adultére. Les sunnites font remarquer que plus tard Mohammed a
interdit le mariage temporaire et que 'on peut comparer cette situation
4 l'attitude de Mohammed a I'’égard de 'alcool, autorisé au début (mais
avec des restrictions) puis ultérieurement interdit par le Coran (selon
'interprétation normale). Les chiites attribuent la prohibition du
mariage provisoire non pas a Mohammed mais & Omar, le deuxiéme
calife (successeur de Mohammed). Pour les chiites, Omar n'est pas un
successeur légitime parce qu'il n'était pas descendant de Mohammed.
Par conséquent, les chiites ne se sentent pas tenus de respecter son
interdiction du mariage provisoire.

" 1~ Le sexe anal est déviant. Lislam enseigne que certains actes sont

| contraires a I'intention de Dieu telle qu’elle se manifeste dans 'ordre
créé — un concept semblable & ce que I'on appelle parfois en Occident la
« loi naturelle ». Dans la morale musulmane, les rapports vaginaux entre
un homme et une femme sont normaux, tandis que les rapports anaux
ne le sont pas.

" » Uhomosexualité est déviante parce gu'elle est contraire a I'intention
. de Dieu et parce qu'elle est explicitement condamnée dans le Coran

et les hadiths. Dans la sourate XXVI, 165-175, le sort condamne
I'homosexualité masculine des habitants de Sodome. La sourate IV,

16 semble se rapporter a 'homosexualité masculine et indique que
ceux qui la pratiquent devraient €tre punis sans indiquer quelle sera

la punition. Certains hadiths recommandent de lapider les personnes
coupables de pratiques homosexuelles se fondant sur le fait que Dieu

a détruit Sodome et Gomorrhe en faisant tomber une pluie de pierres
sur ces deux villes. Si I'école juridique hanbalite applique des sanctions
graves pour les actes homosexuels, 'école hanafite ne le fait pas. (En
Malaisie, pays musulman, le Premier ministre a fait mettre en prison le
vice-Premier ministre pour cause d’homosexualité considérée comme
constituant une menace politique.) Uhomosexualité est illégale dans
les pays musulmans, mais elle est souvent tolérée si elle est pratiquée
discréetement. Ainsi, vous ne trouverez guére de bars ouvertement gays
dans les pays musulmans, mais cela existe au moins sous forme de clubs
réservés aux initiés.

g
&



230 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

Le Coran, les hadiths et les archives historiques évoquent peu

la question du lesbianisme. La plupart des musulmans diront
spontanément que ce type de rapports sexuels est condamnable. Le
fait de se travestir ou de vouloir changer de sexe est condamnable
dans la morale musulmane. Le rdle de chaque sexe doit étre clairement
différenci€ et tout ce qui aboutit & une confusion des genres est
considéré comme déviant.

+~ La pornographie est condamnée parce qu’elle cherche
intentionnellement a exciter plutdt qu'a maitriser la concupiscence,
et également parce qu’elle est dégradante pour les femmes. Dans un
livre fréquemment cité portant sur Le Licite et lillicite en Isiam, Yousuf
al-Qaradawi explique que l'islam a pour principe général d'interdire
tout ce qui peut mener au péché. La pornographie et les actions moins
explicites qui peuvent susciter une stimulation érotique (comme les
danses de salon en couple) sont donc interdites comme sauvegarde
contre un risque d’adultére éventuel ou de rapports sexuels illicites (du
point de vue musulman).

| 1 Les méthodes modernes de régulation des naissances (autres que
lavortement) sont courantes dans I'islam. Le recours a la contraception
est légitime pour éviter d’avoir une trop grande famille a élever. Ainsi,
on constate que dans les cinquante derniéres années, le taux de
natalité dans un certain nombre de pays musulmans a nettement chuté.
Cependant, beaucoup de musulmans conservateurs ont joint leurs voix
a celle des catholiques pour s'opposer a certaines recommandations
de la conférence des Nations unies sur la population qui s'est tenue au
Caire en 1995. Les musulmans se sont opposés au fait que I'Etat impose
des mesures de régulation des naissances, y voyant méme un complot
occidental destiné a réduire le nombre de musulmans dans le monde,

| v~ Linsémination artificielle de I'épouse avec le sperme du mari est
habituellement autorisée, bien que certains ne soient pas d’accord.
Cependant, I'utilisation du sperme d'un autre homme que le mari dans
le cas de la stérilité masculine est considérée comme un adultére. La
maternité de remplacement (par des méres porteuses) est également
interdite par la loi islamique. Un enfant né d'une meére porteuse est un
enfant illégitime au regard de la loi islamique.

. »”Lislam condamne vigoureusement I'utilisation du sexe pour faire

' vendre des produits. Vous ne verrez pas en pays musulmans de
femmes légérement vétues faisant l'article d'une voiture dernier cri,

ni d’hommes en calecon Calvin Klein lascivement allongés sur les
panneaux publicitaires placardés dans la rue. Mais la société marchande
gagne du terrain. Certaines publicités sur les aliments, les vétements

et les cosmétiques commencent aujourd’hui a envahir les écrans des
télévisions arabes, et méme certains grands panneaux de réclame qui
poussent comme des champignons dans les grands axes des villes. Pour
I'heure, leur message est assez soff, mais 'approche est progressive.
Dans certains cas (cosmétique et parfums, notamment), le coté sournois
de la publicité est déja sensible.




_ Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 23 ’

Le mariage et la famille

Amour et mariage sont-ils indissociablement liés dans la mentalité
musulmane ? Jusqu'a nos jours, la famille musulmane ne congoit pas que les
jeunes promis puissent se fréquenter assidiment avant de rendre publique
leur union. L'idée sous-jacente est celle-ci : « Qui veut I'un doit aussi prendre
l'autre. » Aussi les relations sexuelles, le mariage et le sexe sont-ils supposés
aller de pair dans le monde musulman.

1~ Le mariage, dans I'islam, est un contrat social avec une bénédiction
divine (sourate XXV, 54). Il est fortement recommandé de faire
une célébration de mariage, ce qui se produit la plupart du temps.
Cependant, la condition religieuse cruciale est le contrat négocié par
I’homme et le représentant masculin de la femme, signé en présence
de deux témoins au minimum. Dans I'islam, le mariage ne doit pas €tre
contracté en cachette. C’est un événement public (la féte donnée en
I’honneur des mariés en fait un acte public). Méme si les prémisses du
mariage ne reposent pas forcément sur de romantiques émois, 'amour
est important dans le mariage. La sourate XXX, 21 dit que le mariage est
I'un des signes de la sollicitude de Dieu pour 'humanité et que Dieu « a
mis 'amour et la bonté entre » le mari et 'épouse.

1~ 1l est recommandé de se marier jeune, aux alentours de 20 ans. Etant
donné que I'homme doit pouvoir subvenir aux besoins de sa femme
et que le monde moderne exige de longues années d’étude avant de
pouvoir exercer un métier & temps plein, la date du mariage est souvent
repoussée de plusieurs années.

¢+~ L'islam sanctionne la polygamie. Certains penseurs musulmans
modernistes disent que le Coran privilégie la monogamie mais a
néanmoins autorisé la polygamie pour tenir compte des conditions
de vie de la premiére communauté musulmane. Le mari peut avoir
jusqu’a quatre épouses, a condition de les traiter a égalité. Cette égalité
de traitement concerne le soutien financier des épouses, et non les
sentiments. Un musulman qui vit dans un pays ot la polygamie est
interdite doit se conformer aux lois du pays ou il vit. Certains pays
musulmans restreignent, voire interdisent la polygamie (la Tunisie, par
exemple).

Les femmes ne peuvent avoir qu'un seul mari et, de nos jours, la plupart
des hommes musulmans n'ont qu'une seule épouse. Dans certains cas,
I'épouse peut mettre dans le contrat de mariage une clause qui interdit
au mari de prendre une autre épouse.




23 2 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

¥+ L'adultere est I'un des crimes les plus graves. Le Coran mentionne
une punition de 100 coups de fouet (sourate XXIV, 2), mais un hadith
(tradition) préconise la mort par lapidation. Normalement, le hadith
est considéré comme remplagant (ou méme abrogeant) la punition
coranique. Dans I'un ou l'autre cas, des procédures de protection
veillent a ce que I'on n'en arrive pas a cette extrémité. Au Nigeria,
plusieurs tribunaux des régions du nord du pays ont appliqué la peine
de mort par lapidation. Le chef de I'Etat, un musulman, est intervenu
activement pour tenter d'empécher cette interprétation faussée de la loi
islamique. Une fausse accusation d’adultére est punie par 80 coups de
fouet (sourate XXIV, 4), ce qui montre bien que, selon le Coran, ce type
de calomnie est presque aussi mauvais que l'acte d’adultére lui-méme.

" 1~ Le divorce (talaq), selon un hadith bien connu, est la plus détestable
| des actions autorisées dans I'islam. Le Coran recommande la
réconciliation avec l'aide d’arbitres (sourate IV, 35). La procédure de
divorce consiste fondamentalement a ce que le mari dise trois fois
daffilée « je divorce de toi ». Les deux premiére fois, le couple peut se
réconcilier. Lépouse continue a vivre dans la maison conjugale (mari

et épouse ensemble) et le mari continue 4 subvenir aux besoins de sa
femme (cf la sourate LXV, 1). Ensuite la troisieme fois, le divorce est
prononcé comme étant définitif et le couple ne peut plus revenir en
arriére, 4 moins que la femme ait ensuite contracté un autre mariage
(suivi d’'un autre divorce) dans l'intervalle (ces détails sont spécifiés
dans la sourate II, 228-232, 236-237). Plus tard, la coutume a été prise
d’accepter que le divorce soit prononcé dés que le mari a répété trois
fois d'affilée la formule du divorce (« talaq, talag, talag »). Ce divorce
rapide est devenu légal mais non recommandé et a prété 4 de nombreux
abus de la part de certains maris. La législation moderne de certains
pays musulmans veille a protéger I'’épouse contre la pratique du divorce
arbitraire.

I est difficile pour une épouse de divorcer. Les raisons qu'elle peut
invoquer pour demander le divorce sont liées a la maltraitance, a la
négligence ou au défaut de pension alimentaire, & I'impuissance du
mari, & la débauche, a I'abandon, a la maladie chronique, a la folie ou &
la conversion a une autre religion. En cas de divorce, normalement, la
femme a le droit de garder sa dot.

|+ Le mari a l'obligation de subvenir aux besoins de sa femme

. (sourate IV, 34). Lépouse est responsable du soin des enfants et de la
gestion de la maison. Si elle accomplit ces fonctions, elle peut avoir un
travail en dehors de la maison. Le revenu qu’'elle retire de son travail
est a elle et elle peut en faire ce qu'elle veut ; elle n'est pas obligée de
contribuer aux dépenses de base de la famille. Dans les pays oii les
femmes vivent recluses a la maison (confinées dans une partie de la
maison ol les hommes extérieurs 2 la famille ne les verront pas, comme
I'ont imposé les talibans en Afghanistan), les opportunités d'emploi sont




Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 233

trés limitées. Cependant, dans toute I'histoire musulmane et dans la
majorité des pays musulmans, on constate que les femmes ont exercé
toutes sortes de métiers.

| Malgré une volonté marquée d’'égalitarisme dans I'islam, la famille

|  patriarcale reste considérée comme la norme divine. Chacun se
soumet & Dieu. Les citoyens se soumettent a l'autorité du chef de

I'Etat. Lépouse est soumise au mari, et les enfants a leurs parents. La
réciprocité est encouragée entre le mari et I'épouse, et le mari s'en

remet normalement a son épouse sur les sujets concernant la maison et
I'éducation des enfants en bas age. Il n'en reste pas moins vrai que si une
divergence de vues surgit et qu'une décision doit étre prise, c'est le mari
qui a le mot de la fin (voir la sourate IV, 34, a propos des femmes justes
qui obéissent a leurs maris).

- 1 Les enfants sont une joie. Les enfants doivent honorer leurs parents,

.\ etles parents doivent traiter chacun de leurs enfants également, sauf
circonstances particuliéres (comme avoir un enfant handicapé). Un
hadith dit : « Craignez Dieu et traitez vos enfants avec la méme justice. »
Les parents sont tenus de répondre aux besoins fondamentaux de
'enfant — nourriture, habillement, hébergement, formation religieuse et
éducation.

Les péres doivent témoigner amour et affection a leurs enfants car il
est dit que c’'est ainsi que Mohammed s’est comporté avec ses enfants.
Lislam considére qu'une mére témoignera toujours de 'amour a ses
enfants. Dans une affirmation célébre, Mohammed dit : « Le paradis
est aux pieds des méres. » Dans un autre hadith, quelqu'un demande a
Mohammed : « Envers qui dois-je témoigner de la bonté ? » Sa réponse
a été la suivante : « A ta mére, puis & ta mére, puis encore a ta meére, et
ensuite a ton pére, puis a tes parents par ordre de proximité, »

1~ La loi islamique n’autorise pas I'adoption pléniére (voir
sourate XXXIII, 4-5), selon laquelle 'enfant adopté a les mémes droits
d’héritage que les autres enfants. Un enfant qui a perdu ses parents est
confié a la charge de sa famille au sens large. Un homme sans enfants
peut prendre en charge un orphelin. Il peut léguer 4 cet enfant jusqu’a un
tiers de son patrimoine, mais 'enfant n’hérite pas de la méme maniére
qu'un enfant normal.

1~ Les enfants une fois adultes s’occupent de leurs vieux parents et leur
témoignent du respect, selon la sourate XVII, 23 : « Ne leur dites rien
de méprisant et ne les repoussez pas. Au contraire adressez-vous 4 eux
avec des mots respectueux. » Le méme respect devrait étre di i toutes
les personnes agées, comme l'a dit Mohammed : « Aucune jeunesse
n’honorera un vieil homme en raison de son grand dge sans que Dieu ne
nomme quelqu’un pour I'honorer dans sa vieillesse. »




234 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

1~ La famille au sens large est moralement responsable des dettes
contractées par un membre de la famille pauvre sans que cela soit
di a une quelconque carence de sa part ou des dettes laissées par
un membre de la famille qui est décédé. Cependant, la famille élargie
n'est pas responsable de ces dettes au plan légal et ne peut pas étre
légalement tenue de les payer.

Réle et statut des femmes

Le statut des femmes dans I'islam est I'un des points qui suscitent une
attention particuliére chez les Occidentaux. Ceux-ci s'insurgent contre le

fait que les femmes musulmanes soient, selon eux, considérées comme des
citoyennes de seconde zone. Je partage leurs préoccupations mais je suis
également d’accord avec les critiques musulmans qui précisent qu'il y a
encore cent a cent cinquante ans, les femmes avaient plus de droits aux plans
juridique comme au plan économique dans bon nombre de pays musulmans
que dans les pays occidentaux. En outre, les penseurs aussi bien musulmans
gu'occidentaux sont d’'accord pour dire que dans les premiers temps, les
prescriptions coraniques concernant les femmes ont marqué une avancée

au plan juridique, social et économique, comparée a ce qui existait avant
I'islam. Selon certains (et j'en fais partie), par la suite, la place des femmes
s’est détériorée dans certaines parties du monde musulman non pas a cause
du Coran, mais au contraire a cause du fait que 'on s'est éloigné de l'esprit du
Coran.

7 1+~ Lislam revendique une politique ol la séparation n’exclut pas I'égalité
i en ce qui concerne les femmes. I| est intéressant de remarquer que
certains auteurs hindous se situent dans la méme optique et arguent

du fait que les perceptions occidentales du traitement injuste des
femmes dans I'hindouisme (ou I'islam) sont surtout dues au manque
d’appréciation des roles complémentaires de I'homme et de la femme et
du grand respect dans lequel sont tenues les femmes. Quand on a passé
une partie de sa jeunesse dans le sud des Etats-Unis d’Amérique ot1 les
Noirs étaient censés étre a part (écoles séparées, postes d’eau potable
séparés, et ainsi de suite), mais a égalité, on peut se montrer sceptique
quant a la légitimité de cette revendication égalitaire.

. 1~ Les femmes ont les mémes droits et les mémes devoirs que les

: hommes au plan religieux. Elles doivent, cependant, se tenir a I'’écart
dans les parties réservées aux femmes dans les mosquées, et elles
ne peuvent pas diriger la priére d’'une communauté si un homme

est présent puisque c’est 'homme qui doit assumer les fonctions de
direction dans la sphére publique, tout comme la femme le fait dans
la sphére domestique. (Les soufis font exception dans la mesure ol le
mysticisme fait abstraction des frontiéres sociales, méme si I'élément
féminin est encore absent des séances publiques de méditation.)




o Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 235

1 1 Les filles doivent étre accueillies avec joie a la naissance. Etant donné
qu’en Arabie & 'époque préislamique les garcons étaient préférés (cf la
sourate XLIII, 17), les petites filles étaient souvent tuées dés la naissance
(cf. la sourate LXXXI, 8-9). Le Coran condamne cette pratique. Les
traditions prophétiques disent toutes qu'un musulman doit se réjouir a
la naissance d’une fille comme a la naissance d'un garcon. Cependant,
les cas d'infanticide féminin ont assurément continué et, comme dans
beaucoup de sociétés (en Chine, par exemple), les familles musulmanes
traditionnelles ont continué a se réjouir a la naissance d’un fils et &
considérer la naissance d'une fille comme un fardeau, indépendamment
de ce que la religion les invite a faire.

. 1~ La part d’héritage d’une fille correspond a la moitié de celle d'un

. garcon. Pour les musulmans, cela s'explique par le fait que le garcon doit
subvenir aux besoins de sa femme tandis que la fille est libre de faire ce
gu'elle veut de sa part, d’autant plus qu'a son mariage elle recoit une dot.

. 1~ Le Coran (sourate II, 221 ; LX, 10) interdit explicitement aux femmes

|  musulmanes d’épouser un homme non musulman mais permet a

un musulman d’épouser une femme non musulmane. Le but est
d’empécher un musulman de quitter I'islam, tandis que I'on pense qu'une
femme sera plus encline 4 adopter la religion de son mari.

| 1 Les femmes doivent €tre voilées. Le texte spécifique du Coran

| s’applique aux épouses de Mohammed (sourate XXXIII, 53). Deux autres
textes (sourate XXIV, 31-32 ; XXXIII, 60) parlent des femmes musulmanes
qui couvrent leur poitrine et portent un manteau ample quand elles
sortent. Certains interprétent ces textes de facon radicale en disant que
la femme doit complétement se couvrir de la téte aux pieds, y compris

le visage. Beaucoup de femmes musulmanes comprennent ces textes
comme une recommandation a se vétir avec décence et a couvrir leurs
mains mais pas nécessairement leur visage.

On ne peut pas nier que le code vestimentaire des femmes soit un sujet
polémique dans l'islam (concernant le cas francais, cf. chapitre 16).

Au cours des siécles, les styles de couvre-chefs et de voiles pour les
femmes musulmanes ont considérablement évolué. Tout le monde a déja
vu ces images de femmes en Iran, en Arabie Saoudite ou en Afghanistan
couvertes intégralement de la téte aux pieds, avec simplement une
ouverture laissant a peine voir leurs yeux. Ce type de vétement peut
varier d’'un pays a un autre : abaya, tchador et burga ne sont pas des
synonymes mais tous sont des espéces de manteaux amples qui
couvrent le corps tout entier. Le kRhimar est un voile qui couvre toute la
téte jusqu’a la poitrine et peut se combiner avec un jilbab, qui couvre

le reste du corps. Le hidjab est le terme générique pour un voile, de
quelque type qu'il soit, & condition qu'il cache réellement le visage.
Pour affirmer leur identité musulmane, dans les villes comme Le Caire,
beaucoup de femmes dont les méres ou les grands-méres avaient rejeté
le voile ont désormais opté pour le port du voile.




236 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

1~ Les avis sur le fait de confiner les femmes a la maison varient
considérablement. Les intégristes disent que les femmes doivent rester
a la maison, qu'elles ne peuvent sortir (voyage y compris) qu'avec leur
mari ou d’autres hommes de la famille, et quelles ne peuvent travailler
que dans des environnements exclusivement féminins. (LArabie
Saoudite a un centre commercial moderne réservé exclusivement aux
femmes.) En réalité, dans la plupart des pays musulmans, les femmes
sont plus présentes dans le paysage public que ne le suggére cette

E évocation.

Déontologie en médecine

La médecine a toujours été une profession honorée dans les pays
musulmans : Jésus, considéré comme un prophéte de 'islam, est vénéré pour
ses guérisons. Le Coran dit : « Celui qui sauve la vie d’un individu est comme
celui qui sauve la vie d’'un peuple entier » (sourate V, 32). Les recueils de
hadith évoquent des sujets médicaux.

Dans la médecine, le principe moral de base est de favoriser la santé et la vie.

compromettre. Le suicide et 'euthanasie sont condamnés dans I'islam
(sourate IV, 29). La stérilisation est normalement interdite. Le musulman
ne doit pas prier pour demander la mort car c’est Dieu qui fixe I'heure
du déces. D'un autre coté, les médecins ne doivent pas employer des
moyens disproportionnés pour prolonger la vie aprés son terme normal.

§ + La médecine doit promouvoir la vie et ne rien faire qui puisse la

1+~ Lislam ne pergoit aucun conflit entre la foi en Dieu et I'usage le
meilleur de la science médicale et de traitements permettant de
guérir. En fait, le musulman doit a la fois s'efforcer de faire tout ce qui est
en son possible en toutes choses, y compris dans le domaine médical, et
finalement s’en remettre entiérement, pour I'issue de ses entreprises,
la volonté de Dieu.

+ Dans le monde musulman, d'importantes contributions sont apportées
aux soins de santé dans des secteurs tels que les hdpitaux, les
dispensaires, le soin des personnes ayant un handicap mental et le
recours a la thérapie musicale. Il existe des manuels pour aider certains
a se méfier des charlatans et des guérisseurs.

D'autres en revanche y sont opposées parce qu'elles les considérent
comme des mutilations du corps humain, ce qui a des implications sur le
corps appelé a ressusciter au jour du Jugement dernier.

.+~ Lavortement est interdit (sourate XVII, 41), sauf s'il s’agit de sauver
la vie de la femme. Un feetus a des droits de succession. Lislam fixe
traditionnellement le début de la manifestation de la vie & quatre mois.
A partir de cette date, 'avortement est donc un meurtre.




&@“\DN _&

S
t‘.wr?)

Chapitre 11 : L'éthique musulmane : vive la vie ! 239

les nations musulmanes n'arrivent pas a s'entendre sur la définition d'un Etat
musulman, beaucoup reste a faire pour développer une éthique politique
islamique moderne.

La seule cause qui justifie la révolte contre le dirigeant en islam est celle ot
ce dirigeant abandonne officiellement I'islam. Cette approche est théorique
et contredit la réalité des choses car, dans la pratique, les révoltes existent,
bien siir, et sont méme assez courantes.

Autres aspects moraux

En dehors des aspects évoqués ci-dessus, voici quelques éclairages
supplémentaires sur d’autres problémes de société :

I 1+~ L'alcool, les drogues et le jeu sont tous interdits dans I'islam. Ces
activités entretiennent le vice de la convoitise et obscurcissent les
facultés mentales.

© v Traditionnellement, I'islam désapprouve l’art figuratif qui constitue

| & ses yeux une contrefacon de I'ccuvre créatrice de Dieu. Lart dela
statuaire est interdit en raison de son utilisation dans les cultes paiens.
Les jouets des enfants sont une exception parce que Mohammed n’a
émis aucune objection a ce que sa fille Aicha joue a la poupée. On trouve
désormais des poupées habillées en costume de femme musulmane
pour les petites filles en remplacement de la célébre poupée Barbie.

Les avis sont partagés en ce qui concerne les arts en deux dimensions.
En Iran, en Turquie, en Asie centrale et en Asie du Sud, les peintures de
scénes épiques et de récits ont prospéré. Les ouvrages médicaux ou
scientifiques s’appuient également sur des illustrations.

Les photographies, les films et les programmes télévisés sont
acceptables du point de vue moral (méme si certains musulmans vont
jusqu’a les refuser) parce qu’ils impliquent la reproduction mécanique
d’une vraie image et non une création d’'image sortie de I'imagination
d'un artiste. De plus, le c6té éducatif de certaines émissions est
plébiscité par la plupart des téléspectateurs et cela dans tous les pays
musulmans. Naturellement, les musulmans s’opposent souvent aux
films occidentaux qui passent au cinéma ou a la télévision en raison de
leur contenu immoral. La nudité des acteurs est réprouvée de maniére
unanime dans tous les pays musulmans et, a fortiori, la pornographie,
qui est inimaginable dans I'ensemble des pays musulmans. Dans
certaines monarchies rigoristes, dont principalement I'Arabie Saoudite,
le toucher entre acteurs ou comédiens est mal vu et le baiser est
proprement scandaleux. Les caricatures sont désormais tenues en
suspicion depuis qu'un petit journal danois, Jyllands-Posten, en a publié
(30 septembre 2005) quelques-unes jugées peu flatteuses pour le
propheéte Mohammed. Depuis peu, Wikipédia est mise en joue en raison
de la figuration du Prophéte dans la biographie qui lui est consacrée.

fing e



25 0 Troisiéme partie : La vie musulmane au quotidien : tradition, pratiques et éthique

| v Lécologie est un champ relativement nouveau dans I'éthique

. islamique. Les pays musulmans participent aux conférences des Nations
unies traitant de problémes d’'ordre écologique, comme la pollution ou le
changement climatique. Les hommes peuvent employer les ressources
terrestres au profit de 'humanité mais doivent garder a I'esprit qu'ils
n’en sont que les gérants (califes) devant Dieu et qu'ils se doivent de tout
mettre en ceuvre pour éviter d’aboutir & une catastrophe écologique. Les
musulmans font aussi référence a certains textes qui demandent que I'on
préserve les arbres des destructions causées en temps de guerre.

| 1~ Autre préoccupation nouvelle en islam : les droits des animaux.

. Selonlislam, les animaux ont été mis sur terre au service de 'homme.
Pour autant, ils ne doivent pas étre maltraités ou faire I'objet de
souffrances inutiles. lls ne devraient pas étre chatrés ou génétiquement
modifiés. Lislam interdit I'utilisation d’animaux pour servir de cible

ou l'organisation de combats d'animaux (corridas ou combats de coqs
par exemple, mais des courses de dromadaires et de chevaux sont
organisées par les princes roturiers du Golfe). Les animaux doivent étre
respectés et bien traités. Si I'islam manifeste une certaine réticence a
I'égard du chien, pour ne prendre que cet exemple qui est insuffisant car
le chien de chasse est vénéré, on sait que Mohammed était un amoureux
des chats. Le sloughi, chien de chasse, est 'ami vertueux de tous les
chasseurs. Il va sans dire que les camélidés sont en honneur, ainsi que
les chevaux, les faucons et les volatiles en général.




Quatrieme partie
Une religion plurielle

O Ry EMNANT

«Le trajet jusqua la mosquée me fait toujours
penser aug préceptes qui unissent les musulmans :
Se soumettre 4 Dieu, prier cing feis par jour et partir
tét pour réussir a4 aveir une place de parking.»



Dans cette partie...

La diversité des croyants dans une religion peut 8tre source de richesses et de
polémiques. En général, quand on parle de I'islam, on fait référence 2 I'islam
sunnite car 88 & 90 % des musulmans sont sunnites. Dans cette partie, vous allez
faire connaissance avec cet islam-1a, I'islam sunnite, mais aussi avec d’autres
branches de I'islam, et notamment le chiisme duodécimain et les groupes chiites
ismaéliens septimains. Certaines branches du chiisme ont fini par former une
religion indépendante.

Si les rites, les prescriptions et les interdits sont importants en matiére religieuse,
certains croyants ne s’arrétent pas la et veulent avoir une vie spirituelle plus
poussée et une plus grande intimité avec Dieu. Le soufisme est le mysticisme de
I'islam qui répond a ce besoin de spiritualité et fait I'objet de tout un chapitre, dans
lequel apparaitront également quelques aspects de Iislam confrérique.



Chapitre 12
Le sunnisme

S0 00 S0 0020 SOO OO EDOOROPDOEEPTOEOSOODPETI eSO BR

Dans ce chapitre

P Définition du sunnisme

I La science du hadith

B Les trois savants du hadith

P Les quatre écoles théologiques

L 3 O BN B BN OBE BN BN BN B BN BN B BN BN BN BN OB BN BN BN BN AN BN B O N BN OE BN BN OB BN BN BN BN O BN BN OGN N BB B O N N N

L a sunna, voie tracée par le Prophéte (de I'arabe sinnat rassal Allah),

est le mot employé par les musulmans pour désigner la religion qui a
€té préconisée par le prophéte Mohammed et qui a été scrupuleusement
observée par ses successeurs immédiats. Aprés le Coran, la sunna
(comportement du Prophéte) est devenue la source majeure de la loi
religieuse puisqu’elle est suivie par plus de 88 % de musulmans dans le
monde, ce qui correspond a lmilliard de croyants. Le mot de «sunna» existe
déja dans le Coran et renvoie a la «tradition» des Anciens. Ceux-ci sont liés
par un pacte, celui du consensus (ijma’). D’ailleurs, 'expression arabe qui les
désigne est sans ambiguité : ahl as-sunna wal-ijma’, «les partisans de la sunna
(conduite du Prophéte) et du consensus».

De fait, a la mort du Prophéte, la communauté de Médine et de La Mecque
s'est trouvée devant un vide relatif en matiére d'interprétation. Les cas
d'innovation étaient d’ailleurs nombreux et pouvaient diviser les croyants ou
les opposer les uns aux autres. Il fallait faire vite, mais sans précipitation. Les
théologiens étaient déja a I'ceuvre, et nombre de traités allaient naitre dans
les années qui suivront la mort du Propheéte. Ces traités seront d’ailleurs

au fondement des Ecoles théologiques ou madhahib, car ils traduisent la
diversité des nuances liées aux rites fondateurs.

La science du hadith

Lorsque des situations nouvelles se présentent, les premiers musulmans
reviennent au texte du Coran ou, a défaut, aux hadiths (propos du Prophéte).
Prononcés par le fondateur de l'islam sous forme de commentaires,



244 Quatrieme partie : Une religion plurielle s

d’appréciations et d’évaluations sur le Coran ou sur la vie quotidienne,

ces hadiths ont été consignés par écrit a partir du vu© siécle, soit un siécle
apres la mort de Mohammed. On appelle silsila («chaine») le processus de
conservation du hadith. Celui-ci est fondé sur la présomption que la source
qui a fourni I'information — le muhaddith - est parfaitement fiable, car il a
entendu lui-méme le Prophéte proférer une sentence ou faire un commentaire
et qu'il I'a rapporté tel quel, sans rien y ajouter de son cru. Lorsque le propos
a été confirmé par plusieurs muhadditin, on considére qu’il est authentique
(sahih) et donc conforme a la Tradition. En revanche, lorsque le hadith n'a
pas été confirmé par des relais sérieux (isndd), il est considéré comme
«faible» ou «ondoyant» (isndad dha’if). Au fur et & mesure, des recueils
imposants se sont constitués a partir du substrat initial de chaque hadith,

le matn. Cette source du droit et de la pratique islamique est élevée chez
certains théologiens au rang de science, une science qui sera partie prenante
des bases du droit musulman (usdl al-figh). Enfin, ses partisans, les sunnites
essentiellement, sont également appelés pour cette raison Ahl al-hadith,
«ceux qui suivent le hadith», tandis que des disciplines trés élaborées ont
été imaginées dans les Ecoles théologiques musulmanes (médersas) pour
entretenir cette filiere.

Voici dans l'ordre chronologique la liste des recueils les plus importants de
hadiths que le collége des grands théologiens a, de tout temps, considérés
comme faisant partie du domaine du ‘ilm al-hadith («la science du hadith») :

1~ Le Mawatta de Malik Ibn Anas (vers 711-796)
1~ Le Miisnad de Shafi'i (767-820)
» Le Miisnad de 'imam Ahmed Ibn Hanbal (780-855)
q » Le Sahih de Bokhari (810-870)
1~ Le Sahih de Maslim Ibn Al-Hajjaj (817-875)
| v~ Le Miisnad d’Abii Dawiid (mort en 888 ou 889)
» Le Miisnad d’'Ibn Maja (mort en 886 ou 889)
¥ Le Miisnad de Tirmidhi (mort en 893)
» Le Misnad d’Al-Nasa'l (mort en 915)

Plusieurs autres traités du hadith ont acquis une place de choix dans la
littérature foisonnante du hadith. On peut en citer quelques-uns :

v~ Le Kitab al-Yawm wal-lay! d’'Ishaq Ibn as-Sunni (mort en 974)
1~ Le Kitab as-Siinan de Daraqtini (918-995)

v~ Le Sharh’ ahddit as-Sahihayn de Humaydi (mort en 1095)

v~ Al-Wasit, Al-Wajiz et Al-Mustasfa de Ghazali (mort en 1111)

{| + Le Sharh’ as-Sunna de Baghawi (mort en 1122)

| ¥ Matn al-Arba’iin de Nawawi (mort en 1277), suivi de son Commentaire.



Chapitre 12: Le sunnisme 26 5

Les « best-sellers » du hadith

Les trois recueils les plus importants de cette liste, & savoir le Sahth de
Bokhari, le Sahih de Mislim et le Miiwatta de I'imam Malik, surnommeé «le
Maitre de Médine», sont des best-sellers de la littérature religieuse. On les
trouve dans toutes les mosquées du monde et dans toutes les librairies.
Parfois, ce ne sont pas moins que plusieurs volumes reliés, de plusieurs
formats et paraissant simultanément dans plusieurs maisons d’édition.

Le recueil de Bokhari

Le premier de tous est le recueil de Bokhari (810-870), de son vrai nom Aba
Abdallah Mohamed Ibn Isma’ll al-Jiifi, mais apparenté a la ville de Boukhara
ou il est né. Bokhari a voyagé dans plusieurs pays et rencontré plusieurs

de transmetteurs de hadiths (mihadditiin). Son but était de collecter le
maximum de hadiths en vérifiant au préalable leur teneur et leur véracité.

Si un hadith lui parait douteux, il préfére ne pas l'inclure dans son recueil
qui, pour cette raison méme, a acquis une réputation qui ne s’est jamais
démentie. C'est une ceuvre gigantesque de plus de neuf mille citations
contenues dans huit tomes en arabe, qui existent désormais en francais (en
quatre volumes). Traduite et publiée a Paris, chez Leroux, de 1903 a 1917
(réédité depuis, soit en 1977, par la Librairie d’Amérique et d’Orient, Adrien
Maisonneuve), par Octave Houdas et William Marcais pour les deux premiers
volumes et par Octave Houdas seul aprés le décés de Marcais pour les deux
autres volumes, cette ceuvre de Bokhari est connue par les spécialistes sous
son titre habituel de Sahih al-Bokhari («LAuthentique» de Bokhari). Pour

le public francais, les deux traducteurs ont cru bon de donner un titre plus
ample, Les Traditions islamiques, car il est plus explicite. Pour se faire une
opinion personnelle, voici un hadith extrait de I'ceuvre de Bokhari :

Il en est trois a qui Dieu n'adressera pas la parole, qu’ll ne regardera pas,
qu’ll ne purifiera pas et qui auront un chatiment douloureux : '’homme

qui, en cours de route, ayant plus d’eau qu'il n'en a besoin, refuse l'eau

a un voyageur ,; 'homme qui, prétant serment de fidélité, ne le fait qu'en
vue d’un profit terrestre et qui, alors, ne tient pas ses engagements ; enfin,
l'homme qui, débattant le prix d’une marchandise, apreés U'heure de l'aprés-
midi (équivalent a la priére ‘acr), jure par Dieu qu'elle a été payée par

lui telle ou telle somme, en sorte que l'autre la prend a ce prix. (Bokhari,
LAuthentique Tradition musulmane, Fasquelle, 1964, p. 162).

Voici d’autres hadiths authentiques, que j'ai extraits du méme recueil, le
Sahth de Bokhari :

Abou ‘Amr Ach-Chaybani a dit : «Le mailre de celte maison (‘Abdallah) m'a
raconté ceci : “Je demandais au Prophéte quel était l'acte le plus agréable
& Dieu le Trés-Haut ? — C’est, me répondit-il, la priére faite a Uheure
canonique. - Et ensuite ? — La piété filiale. — Et aprés cela ? — La guerre
sainte en vue de Dieu.” Abdallah ajoute : “Le Prophéte a dit cela, mais si je
lui avais demandé de m'en dire davantage, il Uaurait fait.” »



246 ‘Quatriéme partie : Une religion plurielle _

Amr Ibn Chorahbil rapporte que ‘Abdallah Ibn Mas'oiid a dit : «J'ai
interrogé I'Envoyé de Dieu pour savoir quelle était la faute la plus grave
aux yeux du Seigneur. — C'est, me dit-il, de donner un associé & Dieu, car
ceest lui qui t'a créé » (vol. 1V, chapitre : « De I'Unité de Dieu ).

Le Sahih de Mistim

Le second est le Sahih du théoiogien de Nichapour, Miislim Ibn Hajjaj. Né
vers 816 et mort vers 873, Muslim Ibn Hajjaj a laissé une ceuvre que tous
les musulmans érudits compulsent réguliérement, car elle leur fournit

de nombreux commentaires inédits sur la jurisprudence et sur le droit
musulman. Ces deux recueils canoniques de hadiths ne sont pas les seuls,
mais ils sont les plus cotés.

Le Mawatta de l'imam Malik

A voir tous les traités de doctrine musulmane des siécles passés, on peut se
dire que le plagiat était courant. Cela est vrai pour de nombreux ouvrages
récents qui singent ceux des anciens, mais cela serait parfaitement injustifié
pour cet ouvrage.

Malik Ibn Anas est né vers 711 & Médine. Il serait mort en 796. Cet enfant

du vi© siécle est également I'«inventeur » de I'Ecole malikite qui domine
aujourd'hui au Maghreb et dans une partie de I'Afrique. On lui doit un livre de
jurisprudence islamique (figh) intitulé Al-Mawatta (Le Plat Chemin, La Plaine),
généralement attribué a ses disciples, au moins pour ce qui est de la collation
des textes et de leur publication.

La doctrine de I'imam Malik est celle qui était suivie dans les villes saintes
au vi© siécle, tant & La Mecque qu'a Médine. Cet aspect est essentiel car on
découvre l'attitude des premiers musulmans dans des domaines aussi divers
que le mariage (nikah), la guerre sainte (djihad) ou le dogme lui-méme. Il est
sans doute le premier & avoir établi que la viande halal doit étre purifiée par
le boucher ou I'éleveur qui doivent prononcer le nom d’Allah au moment de
I'immolation (tasmiya). Al-Mawatta contient un chapitre conséquent sur les
regles de la vente et du troc, ce qui est, somme toute, assez cohérent avec
la société marchande qui fut celle de I'Arabie au moment de 'avénement de
lislam. Enfin, une grande diversité de thémes est abordée en fin d'ouvrage.
Il s’agit des noms du Prophéte, de ses qualités physiques et psychologiques,
des vétements qu'il portait, de son éducation, etc.



Pourquoi les recueils de hadiths
sont-ils si importants ?

Le Coran est censé étre le seul texte sacré pour
tous les musulmans. Les recueils de hadiths ont
pourtant pris une trés grande importance chez
les sunnites, tandis que les chiites avaient eux
aussi leurs propres recueils de hadiths, dont
Al-Kafi («le suffisant») d’Al-Kulayni (mort en
940). Alors pourquoi une telle importance dans
un cas comme dans l'autre ?

La raison principale est la suivante : pour les

L'autre explication est plus masquée : le Coran
étant difficile d’acces, I'islam populaire s'est
donné des théologiens et des commentateurs
plus accessibles afin de I'aider a trouver sa voie.
D’ot I'importance morale et pratique acquise
par les traités de hadiths et, partant, par ceux
qui les ont collectés, dont Ab Horayra (mort
en 677), Anas Ibn Malek, le fils du Maitre de
Médine (mort en 712) et Aicha {(morte en 677),

__ Chapitre 12 : Le sunnisme 24 7

: ; : I'une des épouses du Prophéte.
musulmans qui se reconnaissent sous l'ap-

pellation de sunnites, il s'agit tout simplement
d’«imiter » le Prophéte, étant donné qu'il a été
exemplaire tout au long de sa vie.

Les hadiths du Prophéte

Enfin, pour &tre complet sur cette question, il faut préciser qu'il existe aussi
des hadiths inspirés par Dieu au prophéte Mohammed. Plus «nobles» que les
hadiths ordinaires, plus saints aussi («hadith gidsi»), ils forment un noyau
extrémement puissant au cceur de 'enseignement sunnite. A telle point qu’un
auteur comme An-Nawawi (mort en 1277), de Damas, a cru bon de rédiger

un ouvrage complet sur les quarante propos les plus vénérés (Arba’in
An-Nawawiya) que 'on peut consulter en francais dans la traduction de Louis
Pouzet (Beyrouth, Dar El-Machreq Editeurs, 1982).

Voici le premier de ces quarante hadiths : « C’est I'intention qui donne sa
valeur a un acte.» En islam, la bonne intention, appelée niya, conditionne la
priéere, 'aumdne, le jeline 1égal, le pélerinage et tout autre acte majeur comme
le sacrifice, I'acte amoureux ou I'entraide.

Et voici le trente-septiéme hadith qui montre que la religion doit &tre, d’abord
et avant tout, une école de pardon :

Dieu a fixé par écrit les ceuvres, bonnes et mauvaises ; il en a donné, par
la suite, une claire explication : ainsi, ['ceuvre bonne qu'on se propose

de faire, sans la réaliser (effectivement), est comptée comme une ceuvre
parfaiternent bonne. Quant a celle qu'on s’est proposé de faire et que l'on
a effectivement réalisée, elle vaut, de dix ceuvres bonnes a sept cent fois
plus, et bien davantage encore. Par contre, une ceuvre mauvaise que ['on



248 Quatrieme partie : Une religion plurielle

s'est proposé de faire sans la réaliser effectivement sera comptée par Dieu
comme une ceuvre véritablement bonne. Et si on la réalise effectivement,
Dieu ne la comptera que comme une seule ceuvre mauvaise.

Les quatre écoles théologiques (madhahib)

Nous avons vu en introduction a ce chapitre que les assises théologiques
du sunnisme épousent les quatre écoles doctrinales ou madhahib (madhhab
au singulier). Ce sont autant de rites et d'interprétations au sein de la méme
mouvance majoritaire de I'islam.

En effet, aux yeux des sunnites, la différence essentielle qui existe entre eux
et les chiites est donc celle-ci : dans un cas, les sunnites observent les deux
sources de loi que sont le Coran et le hadith, ce dernier venant compléter la
compréhension nue du Coran. Tandis que les chiites, qui ne font pas appel au
hadith, reviennent surtout a des «références» théologiques (marja’ taglidy),
généralement des descendants directs de I'imam ‘Ali, et qui, ce faisant,
changent en fonction du temps. Leur différence est également observable sur
le plan de la référence juridique : contrairement aux chiites, qui respectent
les préceptes d’un ayatollah, les sunnites se soumettent aux prescriptions de
la tradition, voire a une compréhension littérale du Coran. D’autres réegles,
comme I'[jma (consensus omnium) ou le giyds (raisonnement comparatif)
sont également en usage, y compris dans les spéculations théologiques qui
ont amené la formation des quatre courants principaux du sunnisme ou
écoles : le malikisme, le hanafisme, le chafi'isme et le hanbalisme.

Le malikisme

Fondée par un théologien de Médine (c¢f plus haut, p. 246), Malik Ibn

Anas (vers 711-796), le malikisme est la premiére tentative de théorisation
juridique de l'islam, tant dans sa version pratique que dans ses projections
intellectuelles. Dans son ceuvre majeure et unique, le Muwatta, Malik Ibn
Anas se réveéle comme un théologien inspiré par I'ceuvre et l'attitude du
Prophéte. Il préconise un recours systématique a la consultation et a
I'istislah, au sens oli le musulman sincére se doit de faire le bien au service
de tous ou tout au moins de le défendre et de le préserver. Les adeptes du
malikisme sont essentiellement les Maghrébins et les Africains.

Le hanéfisme

Abu Hanifa (mort en 767) est le fondateur de la deuxiéme branche du
sunnisme. Ses adeptes sont surtout les musulmans turcs et indiens.



—_Chapitre 12 : Le sunnisme 249

Le hanbalisme

On doit a I'imam Ibn Hanbal (mort en 858) la création du hanbalisme, c’est-a-
dire une branche de I'islam sunnite plus orthodoxe que les deux premiéres.
Ses adeptes se recrutent essentiellement en Arabie et dans les pays du
Golfe. Grace & Mohammed Ibn Abd Al-Wahab, les wahhabites tiennent a la
fois de leur vieux mentor et 4 Ibn Hanbal et Ibn Taymiyya, deux théologiens
musulmans de I'époque médiévale.

Le chafi’isme

Enfin, le chafi’isme. Il constitue la quatrieme et derniére école dogmatique
du sunnisme. Le chafi'isme prend d’abord une orientation trés juridique
avec I'épitre (Risala) de son fondateur, I'imam Chafi'i (767-820), un théologien
de Gaza, en Palestine, mais qui passera l'essentiel de sa vie en Egypte ou il
mourra.

Pour justifier les liens étroits que le Coran et la Sunna entretiennent entre
eux, ce qui par ailleurs légitime aux yeux des sunnites une certaine proximité
avec l'islam des origines, Chafi'i écrit : «La sunna 'Envoyé de Dieu (prophéte
Mohammed) explicite les significations voulues par Dieu ; elle constitue

une indication pour le sens particulier ou le sens général du discours divin.
En outre, Dieu a lié la sagesse a la sunna et a son Livre en la mentionnant
immédiatement a leur suite.» Cette citation est extraite de La Risala, les
fondements du droit musulman (Sindbad-Actes Sud, 1997, p. 93) dans la
traduction accessible de Lakhdar Souami.

Il conclut : «Il n’a confié ce privilége & aucune autre de Ses créatures qu'a Son
Envoyé.»

Le seul reproche que les musulmans adressent aux quatre écoles
dogmatiques du sunnisme est, sans doute, le fait que la réflexion personnelle
(ray”) et 'approfondissement de la sagesse coranique (ijtihad) soient
momentanément interrompus et cela a partir du ix® siécle. Mais si le poids de
ces grandes formations doctrinales est sensible dans les écoles coraniques
aujourd’hui, il est des voix qui s’élévent désormais pour tenter de réactiver la
dialectique interrompue par leurs ancétres. Il est donc question de rétablir le
travail utile de I'interprétation des textes et de leur adaptation au siécle que
nous vivons. Cela pose la question des enjeux de I'islam de demain et de sa
capacité d'embrasser la modernité.

Le hadith est I'une des clés du sunnisme, a la fois son cceur vibrant, son
architecture et son horizon. Il convient de s’y arréter un peu car il est
difficile de comprendre comment des faits et gestes du Prophéte et parfois
ses phrases elles-mémes ont pu inspirer & ce point 80 % des musulmans. Il
faut d’abord savoir que le hadith est devenu trés vite une discipline faisant




250 Quatrieme partie : Une religion plurielle

partie du cursus des connaissances que chaque imam ou théologien doit
intégrer. Cette curiosité est née du fait que plusieurs compilateurs se sont
attachés leur vie durant a réunir les différents hadiths, a les confronter les
uns aux autres, quant au contenu (matn) et, partant, a les classer. Ainsi,
certains hadiths sont dits «forts», c’est-a-dire authentiques, et d’autres sont
jugés «faibles» car la chaine de transmission (isnad) n’a pas été validée ou
qu’elle comporte des blancs (¢f p. 150). Une «science» de la divergence des
hadiths a fait son apparition au ix® siecle. Si le hadith est incomplet, étrange
(gharib) ou qu'il est contradictoire avec un autre hadith, les théologiens
s'évertuent & en montrer les divergences et les aspérités. Ils préconisent
dans certains cas d'abroger (naskh) tel ou tel hadith, que cette abrogation
soit totale ou partielle. Plusieurs théologiens, tels Ibn Qiitayba (mort en 889)
ou Zamakhchari (mort en 1144), se sont illustrés dans ce domaine.



Chapitre 13
Le chiisme

L3 B B BN BE B BN BN B BN BN BN BN BN BN OGN B BN B BE BN BN BN BN BN B BN B BN BN O BN BN BN BN BN N BN AN O BE BN BN N I N N N

Dans ce chapitre

b Les événements fondateurs du chiisme

» Qui sont les duodécimains ?

> Le culte chiite

P> Point de vue chiite sur la théologie, la loi et I'interprétation du Coran

B Relations des chiites avec les sunnites et les soufis

B % & & # 85 & 4 8 B & 8 B % 8 8 B 4 8 B S B S B S 8 BB S B RS EE T EE RS E AR

Etant donné que les sunnites constituent 88 a 90 % de la population
musulmane, I'idée que se font les Occidentaux de I'islam correspond
surtout a l'islam sunnite. Quand on parle des chiites, c’est en relation avec
la révolution iranienne, la prise d'otages dans I'ambassade américaine de
Téhéran ou le nucléaire iranien. Enfin, la crise opposant chiites et sunnites
en Irak est I'un des facteurs d’'instabilité dans cette région du monde.

Ironie de I'histoire, si les Occidentaux associent facilement le chiisme au
terrorisme et au fondamentalisme, historiquement le chiisme s’est montré
plus dynamique que l'islam sunnite. (La constitution de la république
islamique d’Iran, par exemple, est quelque chose d’entiérement nouveau
dans I'histoire du chiisme))

Ce chapitre traite du chiisme en général et plus particulierement du chiisme
duodécimain (également appelé Imami, c’est-a-dire «imamites » ou lthna-
achriya, terme arabe qui signifie «du douziéme imam»). Les deux autres
branches du chiisme sont celles des ismaéliens («du septiéme imam») et des
zaydites («du cinquiéme imam »). La plupart des chiites sont aujourd’hui des
chiites duodécimains, qui font remonter la lignée de leurs chefs religieux (les
imams) a ‘Ali jusqu'au douziéme imam qui lui a succédé et a mystérieusement
disparu au ix® siécle. Les chiites ismaéliens (dits «septimains») et les chiites
zaydites se reconnaissent héritiers d’'une succession de respectivement sept
(d’ot I'appellation de «septimains ») et cinq imams. Les chiites zaydites, le
plus petit des groupes chiites aujourd’hui, est également le plus proche de
I'islam sunnite a divers titres. Le chiisme septimain a donné naissance au

fil du temps a un certain nombre de groupes différents, dont beaucoup ont



252 Quatriéme partie : Une religion plurielle e e e e

développé des doctrines et des pratiques plutot ésotériques en comparaison
avec le chiisme duodécimain ou I'islam sunnite. (Pour plus d’informations sur
les ismaéliens et le chiisme zaydite, reportez-vous aux chapitres 4 et 15.)

Les musulmans chiites dans le monde

Les chiites représentent 10 a 13 % de la population musulmane dans le
monde entier. Les chiites vivent majoritairement dans les pays suivants
(chiffres provenant de LAtlas des religions, La Vie-Le Monde, 2007) :

iy

v LlIran : 87 % (environ 60 millions)

+»~ L'lIrak : 58 % (environ 15 millions, concentrés dans le sud)

U S

1~ Le Liban : 30 % (1,2 million, dans le sud et dans la plaine de la Begaa")
+~ Bahrein (dans le golfe Persique) : 74,5 % (environ 540000)

v Le Yémen : 30 % (environ 6 millions)

T

v~ LU'Azerbaidjan (dans la région de montagne de Caucase) : 65 % (environ
5,5 millions)

1~ L'Arabie Saoudite : 8 % (environ 2 millions)
1~ Le Pakistan : environ 28 % (environ 45 millions)
1~ LU'Afghanistan : 19 % (environ 4,9 millions)

1~ La Syrie et la Turquie : 10 & 30 % (dont des druzes, des alaouites, des
alevis, qui habituellement ne veulent pas étre considérés comme des
chiites).

A e s i G L A i R e i LS e T i e

On trouve également beaucoup de musulmans chiites dans les pays
occidentaux ou ils ont immigré au siécle dernier.

Une affaire de famille

Le mot «chiite» signifie « partisan (de ‘Ali)». ‘Ali, le plus jeune cousin de
Mohammed, a grandi dans la maison de Mohammed et a épousé sa fille
Fatima. C’est lui qui a occupé le lit de Mohammed la nuit ot il a quitté La
Mecque pour Médine. C’est lui qui a porté le drapeau musulman quand ils ont
conquis La Mecque en 630. C’est lui qui prenait les décisions 2 Médine quand
Mohammed est parti pour sa derniére campagne militaire dans le nord de
I'’Arabie, toujours en 630.



Chapitre 13 : Le chiisme 253

Le principe de base des chiites est que le chef de la communauté musulmane
doit &tre un descendant de Mohammed. Aux yeux des chiites, les trois
premiers califes (cf. chapitre 4) n'ont pas cette légitimité. Pour les chiites, ‘Ali
a été I'imam ou chef spirituel (et politique) de la mort de Mohammed en 632
jusqu'a sa propre mort en 661, et non pas seulement pour la période allant de
656-661, date de son califat, reconnu par les sunnites, qu'il a exercé a la suite
des trois premiers califes. Bien que ‘Ali et ses partisans aient revendiqué dés
le début le titre de calife (c’est-a-dire de successeur), il n'a pas cherché a faire
usage de la force quand il a été évincé par les autres. Par la suite, les chiites
ont considéré que Dieu avait imposé ces années de régne illégitime (632-656)
pour séparer les vrais croyants des hypocrites.

Toutes les traditions musulmanes honorent ‘Ali et le dépeignent sous un jour
favorable. Dans l'islam chiite, ‘Ali est le modéle du musulman parfait. Il est
plus souvent désigné sous le nom de «commandeur des croyants » que par
son nom. On dit qu'il maitrisait parfaitement bien la langue arabe - étant
lui-méme qoraychite — et qu'il avait une fiére allure de guerrier, alliant la
jeunesse et la beauté a la bravoure. Dans I'iconographie musulmane, ‘Ali est
représenté par I'’épée a double tranchant de Mohammed, ce qui correspond a
une vision de l'islam chiite que les sunnites ont tendance a récuser.

Désignation de ‘Ali

Selon la Tradition chiite, quand Mohammed est revenu de son voyage
nocturne a Jérusalem (cf. chapitre 3), il a jeté son manteau au-dessus de ‘Ali
et Fatima. Pour les chiites, cela a été interprété comme étant le signe que
Mohammed lui-m&me désignait ainsi ‘Ali pour lui succéder. Il y eut un autre
signe plus important encore. En effet, un hadith rapporte que, au cours de
son pelerinage d’adieu a La Mecque en 632, Mohammed regut une révélation
divine désignant ‘Ali comme son successeur. Mohammed a attendu de

se trouver a l'oasis de Ghadir Khumm, située sur la route qui rameéne les
pelerins a Médine, pour rendre publique cette annonce. Cette désignation
lui a été inspirée par Dieu. C’est ainsi que les chiites comprennent la
sourate V, 67 qui dit : «O Messager, transmets ce qui t'a été descendu de la
part de ton Seigneur.» Mohammed a rassemblé tous les pélerins et leur a

dit : «Celui dont je suis le maitre, ‘Ali est également son maitre.» Il a alors
demandé a toutes les personnes présentes de reconnaitre ‘Ali. Par la suite, ce
récit a été encore embelli.




2 5 4 Quatriéme partie : Une religion plurielle

Importance de l'imam chez les chiites

i_f,a\- Si dans l'islam sunnite 'imam est le chef de la priére, dans le chiisme, en

S revanche, I'imam est le chef de la communauté. Il assume i la fois la conduite
politique et religieuse de la communauté, tout comme Mohammed. A la
différence des prophétes, I'imam ne recoit pas de nouvelle révélation, mais
il est conseillé par les anges et a une connaissance unique de I'Ecriture
sainte. L'imam est responsable de 'administration des piliers de le religion,
de la priére, du jetine du ramadan (sawm), de la perception de 'auméne
légale (zakat), de la direction du pélerinage (hady), de I'action d'étendre et de
défendre le domaine de I'islam, d’imposer la loi islamique et d’interpréter la
signification du Coran.

Chaque propheéte a douze adjoints (walis) selon la doctrine du chiisme
duodécimain centrée sur la personne de I'imam. ‘Ali est le wali & qui
Mohammed a enseigné le sens caché du Coran. ‘Ali est aussi celui qui a
recopié le Coran sous la dictée de Mohammed. Selon la doctrine chiite,
I'imam caché est en possession de cette copie du Coran et la fera connaitre
quand il reviendra.

Voici quelques concepts fondamentaux dans le chiisme concernant les
imams.

| 1, Comme ‘Ali et son fils, Hussein, tous les imams ont été martyrisés,
excepté le douziéme imam. Aussi la famille de ‘Ali est-elle appelée «la
maison de la désolation». Parce que les chiites ne sont pas venus i la
rescousse de Hussein au jour de Kerbela (se reporter au paragraphe de
ce chapitre intitulé «Le martyre de Hussein a Kerbela»), la souffrance et
le repentir pour les péchés commis jouent un role important dans la foi
chiite.

+~ Les imams supportent volontairement leur douleur au nom de tous les
croyants. Au jour du Jugement dernier, les imams ainsi que Fatima (la
fille de Mohammed) intercéderont devant Dieu pour les fideéles chiites.
Le chagrin de Fatima a la mort de Hussein est comparable & la douleur
de Marie, la mére de Jésus, au pied de la croix.

1 De méme que Mohammed a désigné ‘Ali comme son successeutr, de
méme chaque imam, guidé par une inspiration divine, désigne (nass) son
successeur.

» Limam est sans péché et infaillible (isma). Il connait également le sens
intérieur (caché) et externe des Ecritures saintes et d’autres livres
secrets.



Chapitre 13: Le chiisme

' 1l doit toujours exister un imam visible ou caché, sinon le monde

. cesserait d’exister. Selon la doctrine de I'occultation (ghayba), I'imam
peut disparaitre mais reste vivant en tant que chef de la communauté
musulmane. Le douziéme imam est I'imam caché - dont la présence est
occultée aux yeux des hommes mais demeure sous la protection de Dieu

I envue de son retour ala fin du temps ot il apparaitra comme le mahdi,
qui établira la justice sur terre.

' 1+~ La simulation (tagiyya) ou la dissimulation signifie que, afin d’éviter la

| persécution, il est parfois légitime de cacher son identité chiite. Il en
découle qu’un imam chiite peut étre amené a se soumettre a un dirigeant
illégitime, tout comme ‘Ali s’est soumis a l'autorité des trois premiers
califes.

| ¥ La connaissance ésotérique des textes (batin) est accessible a I'élite
spirituelle qui est capable d’aller au-dela du sens littéral des textes des
Ecritures saintes.

!+~ La souffrance des imams est une grande injustice. Le souci de justice qui
émane de la doctrine chiite (‘adl) et sa croyance que 'imam caché, a son
retour, viendra établir un ordre mondial justes, expliquent I'attrait du
chiisme auprés des groupes utopistes et révolutionnaires.

Le mahdi et I'imam caché

Le mahdi est en quelque sorte le messie qui
viendra a la fin des temps. Il vaincra le mal,
donnera une juste rétribution et régnera sur un
monde idéal ot touthomme sera soumis a Dieu.
La paix et la justice régneront, et la pauvreté
sera éliminée (cf. chapitre 7). Les penseurs
sunnites, au fil des siécles, se sont toujours
montrés sceptiques & I'égard de cette attente
du messie. Le mahdi n'est mentionné ni dans
le Coran, ni dans les deux grands recueils de
hadiths sunnites, ni par al-Ghazali.

Dans I'islam sunnite, I'idée du mahdi est souvent
combinée avec celle d'un restaurateur tempo-
raire de la foi (mujaddid), qui apparait a la fin
de chaqgue siecle. Il y a eu divers mouvements
politiques réformistes, particulierement en
Afrique, qui ont été menés par des individus
prétendant etre le mahdi. Citons entre autres

Ibn Tumart (1077-1130), le fondateur de I'Etat
almohade en Afrique du Nord ; Othman dan
Fodio, le fondateur du califat de Sokoto dans le
Nord du Nigeria (environ 1800) ; et le fondateur
du mouvement sanusi qui a créé I'Etat libyen.
En 1881, Mohammed Ahmad Ibn ‘Abd Allah s’est
proclamé mahdi et a fondé la nation du Soudan
sur des bases idéologiques de restauration de
I'islam tel qu'il existait a I'origine a Médine.

Le chiisme duodécimain n'appelle pas mahdi
les onze premiers imams. Le douziéme imam
caché s'appelle Mohammed Al-Mahdi. Il est
vivant surterre, tout en ayant des connections
avec les prophétes déja au ciel, et reviendra
un jour comme imam et Mahdi. Ainsi, dans le
chiisme, le concept de Mahdi se confond avec
celui de I'imam caché.

255



256 Quatrieme partie : Une religion plurielle

Les deux grands événements fondateurs du
chiisme

Le martyre de ‘Ali et de son fils Hussein sont les deux grands événements
fondateurs du chiisme qui lui donnent sa personnalité unique.

La trahison et le martyre de ‘Ali

On a suspecté ‘Ali de complicité dans le meurtre d’'Othman, le troisieme
calife. Cela explique que ‘Ali ait dii relever un certain nombre de défis durant
toute la courte période de son califat (656-561). Il nomma un candidat

en remplacement du neveu de ‘Othman, Mou’awiya, comme gouverneur

de Syrie. Mou'awiya refusa de céder sa place et les deux armées rivales
s'affrontérent a I'été 657, au lieu dit de Siffin, situé sur 'Euphrate supérieur
(en Syrie actuelle). Pour éviter la défaite, les soldats de Mou'awiya fichérent
au bout de leurs lances des feuillets du Coran pour demander un arbitrage.
‘Ali céda a leur requéte. Mouw'awiya interpréta la décision d’arbitrage comme
une validation de sa demande et assuma le role de calife a Jérusalem en 660.
Au mois de janvier suivant, ‘Ali fut assassiné par un kharidjite qui jugeait
que ‘Ali avait trahi la cause de Dieu en acceptant un arbitrage humain. C'est
ainsi que ‘Ali devint le premier des imams martyrs. Son tombeau & Nadjaf (en
Irak) est devenu le premier lieu saint de l'islam chiite. Les chiites disent que
lorsqu'on creusa sa tombe, on y trouva une inscription censée dater du Noé
de la Bible disant que ce serait bien la un jour I'endroit ot ‘Ali serait inhumé.
De nos jours, le chiisme reste encore un mouvement politique relativement
mineur. Les développements ultérieurs ont conduit le chiisme a représenter
une autre tendance de la religion musulmane.

Le martyre de Hussein a Kerbela

Aprés la mort de ‘Alj, son fils ainé, Hasan, fut proclamé imam, puis calife, par
les partisans de ‘Ali. Aprés des négociations entamées par Mou'awiya, Hasan
renonca publiquement au califat dans la mosquée de Koufa, le foyer central
du soutien chiite. Hasan recut de Mou’awiya une pension généreuse et des
terres. Il vécut paisiblement le reste de sa vie & Médine et resta a I'écart de
la politique. (L'imam est toujours le gouverneur légitime des musulmans
mais peut choisir délibérément d’accepter l'autorité illégitime d'un autre.)
Hasan est mort entre 670 et 680 et est enterré au cimetiére d’Al-Baqi’, a
Médine, un lieu saint a la fois pour les chiites et pour les sunnites. Les chiites
disent qu'il a été empoisonné par sa femme, a I'instigation de Mou’awiya,
mais les historiens pensent plutét que Hasan est mort de sa belle mort, tout
naturellement.



Chapitre 13: Le chiisme 257

Mou'awiya mourut au printemps, en I'an 680, aprés avoir désigné son fils
Yazid pour lui succéder, ou devenir le prochain calife, établissant de ce fait la
dynastie omeyyade. Des émissaires chiites vinrent de Koufa pour demander
a Hussein, le jeune frére de Hasan, résidant a Médine, d’assumer la charge
de calife et de renverser Yazid. Hussein envoya un cousin pour étudier la
situation a Koufa. Assuré du soutien de la population de Koufa, Hussein se
mit en route pour Koufa en septembre avec environ cinquante partisans ou
membres de sa famille. Le gouverneur de Yazid en Irak surveilla de prés la
progression du groupe d’'insurgés et fit assassiner les principaux partisans
de Hussein a Koufa. Quand le groupe s’approcha de Koufa, une patrouille
armée les chassa. En dépit des promesses de soutien, aucun chiite de Koufa
ne rejoignit Hussein.

Tous les €léments étaient en place pour la confrontation entre la fragile
«armée» de Hussein, comptant moins de cent personnes, avec la solide
armée omeyyade, a Kerbela au nord-ouest de Koufa. Empéché d’accéder a
I’Euphrate, le groupe de Hussein souffrit de déshydratation et de malaises.
Hussein périt dans la bataille.

La mort de Hussein a Kerbela est 'événement principal qui fit du chiisme
un mouvement religieux et explique en grande partie I'importance que les
chiites accordent & la souffrance, & leur sentiment de justice bafouée et au
martyre. La théologie chiite dit que Hussein est allé délibérément vers la
mort qui 'attendait pour racheter les péchés des musulmans — mort tout
comme les chrétiens disent que Jésus I'a fait pour racheter les péchés des
hommes. Tous les ans, les chiites revivent les dix jours de muharram a la
maniére dont les chrétiens revivent les événements de la derniére semaine
de vie de Jésus (la semaine sainte). Voici le déroulement de ces journées :

! 1+~ Jours 1-3 : échec des négociations a Kerbela quand Hussein a refusé de
| reconnaitre les prétentions de Yazid au califat.

|~ Jour 4: martyre de Hurr al-Tamimi, commandant de la cavalerie de
Yazid, qui passa du coté chiite.

':_ » Jour 5 : martyre des deux jeunes fils de la sceur de Hussein, Zaynab.

| 1 Jour 6 : le fils ainé de Hussein, ‘Ali Al-Akbar, meurt dans les bras de son
pére. Le dernier-né de ‘Ali, encore nourrisson, ‘Ali al-Ashghar, meurt la
gorge transpercée par une fleche.

|+~ Jour 7 : la tente avait été installée pour la célébration du mariage du
' neveu de ‘Ali, quand les participants apprirent que le futur marié venait
de mourir au combat.

| 1 Jour 8 : le demi-frére de ‘Ali, Al‘Abbas, est amputé des deux bras alors
qu'il essaie d’aller chercher de 'eau & I'Euphrate.

i v~ Jours 9-10 : dans la bataille finale, Hussein et ses soldats sont tués. Ce
: lieu devint dés lors un des grands lieux de pelerinage.




258 Quatriéme partie : Une religion plurielle

! 1~ La téte de Hussein fut apportée au calife 8 Damas. Selon une tradition, elle
. serait enterrée dans la cour de la célebre mosquée des Omeyyades tandis
que, selon une autre, elle aurait été finalement enterrée au mausolée de
Hussein qui se trouve au Caire, deux lieux particulierement vénérés par
les chiites. Les femmes et les enfants survivants, y compris la sceur de
Hussein, Zaynab, furent amenés au calife Yazid, qui les traita avec respect
et leur permit de retourner a Médine. Yazid permit également a ‘Ali

Zayn al-Abidin, un fils de ‘Ali qui était souffrant et alité au moment de la
bataille, de se retirer & Médine ot il mourut vers l'an 713.

TR T S, T S T TR

Post-scriptum : la marche des pénitents

Le chef de la communauté chiite a2 Koufa se reprocha a lui-méme et aux
autres chiites de ne pas €étre allés au secours de Hussein, a Kerbela. Pour

le repentir de leurs péchés, en novembre 684, ils organisérent une marche
funébre, le visage tout en noir, déplorant leur culpabilité. Le lendemain du
jour ot ils s’arrétéerent a Kerbela, les troupes omeyyades les attaquérent

et les massacrérent. La lamentation et 'autopunition font partie des rites
observés au moment de I'achoura, dont 'origine remonte a cet événement de
repentance collective inscrite dans la mémoire chiite.

La lignée des douze imams

Les récits fondateurs du chiisme duodécimain se poursuivent jusqu’a
l'occultation du douziéme imam en 874. Aprés cette date, 'histoire du chiisme
connait un certain nombre de bouleversements au cours de la période
abbasside, puis avec la fondation en Iran d’un Etat chiite duodécimain en
1501.

Le chiisme sous les Omeyyades

‘Ali Zayn al-Abidin (mort vers 715), également appelé As-Sajjad (Celui qui se
prosterne devant Dieu), a été suivi par son fils, Mohammed Al-Bagir (676-
vers 733), qui devint le cinquiéme imam. Al-Baqir a vécu et est mort 4 Médine
sans s'impliquer au plan politique. Plus tard, en 739-740, un demi-frére cadet
d’Al-Baqir, Zayd, décu par 'acceptation de la domination omeyyade par
Al-Bagqir, entraina une petite centaine de chiites a partir de Kufa dans une
autre révolte sans lendemain. Zayd fut massacré en 740, mais son fils, Yahya,
réussit a s'’échapper en Iran oriental ol ses tentatives pour rassembler les
chiites pour combattre les Omeyyades se soldérent par sa mort en 743. Les
zaydites, ou les adeptes du cinquiéme imam, qui reconnaissent Zayd plutot
qu'Al-Baqir comme cinquiéme imam, forment une des trois branches du
chiisme (cf. chapitre 13).




___Chapitre 13: Le chisme 250

Bien qu'il ne se soit pas engagé au plan politique, le sixiéme imam, Ja'far
al-Sadiq (699-765), a établi le chiisme sur une base solide en tant que
mouvement religieux. Son école de droit est la faculté de droit officielle du
chiisme duodécimain et est reconnue par les sunnites comme légitime, au
méme titre que celle des chiites zaydites.

Le chiisme sous les Abbassides

La révolte abbasside qui vint renverser les Omeyyades en 750 trouva un écho
favorable auprés des chiites meurtris par I'échec de leurs propres révoltes
des années 740 et 743. Aboul ‘Abbas al-Saffah, descendant de 'oncle de
Mohammed, Al-‘Abbas, se conduisit davantage comme un calife que comme
un descendant de ‘Ali. Les dirigeants abbassides exercérent une surveillance
rapprochée sur I'imam chiite, qui n’était pas inquiété tant qu'il ne faisait

pas de politique. Les chiites constituaient une minorité importante de la
population de Bagdad, capitale du tout nouvel Etat abbasside.

A la mort de Ja'far, la succession se compliqua du fait que le successeur
désigné, Isma’il, le fils de Ja'far, mourut avant son pére. Il s'ensuivit

une rupture dans la lignée des imams, la branche des septimains

ne reconnaissant comme septiéme imam valide que ce fils décédé

(cf. chapitre 15).

Pour la majorité des chiites, le successeur reconnu en tant que septiéme
imam fut un autre fils de Ja'far, Moussa al-Kazim (745-799). Le calife
abbasside fit installer Moussa & Bagdad o1 il pouvait étre étroitement
surveillé. Moussa et le neuviéme imam, Mohammed al-Jawad (810-835), ont
été enterrés dans un cimetiére situé au nord de Bagdad. Cet emplacement,
connu sous le nom d’Al-Kazimiyya, est un autre sanctuaire chiite renommé.
Le calife abbasside al-Ma'moun désigna le huitiéme imam, ‘Ali al-Rida,
comme celui qu'il choisissait comme héritier. On ne sait pas avec certitude
s'il eut jamais l'intention de mettre son intention & exécution. Al-Rida mourut
(en 818) avant Al-Ma’'moun (786-833) et la Tradition chiite a de nouveau
attribué sa mort, ainsi que celle de son pére, aux califes. Al-Rida est le seul
imam enterré en Iran (a Masshad - ou Mechhed -, dans la partie orientale de
I'lran équivalente au Khorassan).

La sceur d’al-Rida, Fatima al-Ma'ssouma, rendit visite & son frére en Iran. Elle
tomba malade et y mourut. Elle est enterrée dans la ville de Qoum, ot des
réfugiés chiites s’étaient implantés en 712. Qoum devint un lieu de pélerinage
important et, beaucoup plus tard, le plus grand centre universitaire d'Iran.
Les califes installérent les dixieme et onziéme imams & Samarra, leur
nouvelle capitale, les placant ainsi sous surveillance. Le mausolée qui abrite
les tombes de ces imams a Samarra est également un lieu saint chiite.



260 Quatriéme partie : Une religion plurielle

Le onziéme imam, Al-Hasan al-Askari, mourut en 873, ne laissant aucun
héritier masculin connu. Le chiisme duodécimain prétend qu'Al-Askari a eu
un fils qu'il cacha dés qu'il eut 4 ans. Ce fils, Mohammed Al-Mahdi, est le
douziéme, I'imam caché, qui un jour réapparaitra comme imam et comme
Mahdi. De 874 4 941, pendant la petite période d'occultation (ghayba), les
chiites pensent que I'imam caché a gardé le contact avec la communauté
chiite par l'intermédiaire d'une série de quatre messagers (safirs). En 941 a
commenceé la «grande occultation». Le douziéme imam est encore vivant et
apparait dans les réves. Labsence de I'imam a suscité des questions quant
a la facon de diriger la communauté chiite jusqu’a son retour. Le douziéme
imam caché est officiellement le «chef de I'Etat» en Iran moderne.

A l'époque du onziéme imam, le calife abbasside avait un réle purement
honorifique : la vraie puissance était exercée par de fortes personnalités qui
avaient le titre de vizir ou de sultan. De I'an 945 a 1055, la dynastie au pouvoir
fut celle des Bouyides. Les Bouyides étaient chiites — au départ zaydites, puis
ils sont passés au chiisme duodécimain car le fait que le douziéme imam soit
devenu caché leur permettait de régner sans que leur autorité soit contestée
par un chef religieux. Bien qu'ils n’aient pas essayé d’'imposer le chiisme a la
majorité sunnite, les pratiques religieuses et les études furent florissantes

a cette époque. Elles ont marqué tout le chiisme. Le chiisme se développa

a l'ouest de Damas jusqu’a I'est en Iran. Bien quaujourd’hui les chiites

soient une minorité relativement petite, a la fin du x© siécle, un observateur
extérieur aurait pu penser que le chiisme était sur le point de devenir
dominant. Les Bouyides, les Fatimides en Egypte et plusieurs plus petites
dynasties chiites dirigeaient la majorité du monde musulman, y compris les
villes saintes de La Mecque et de Médine. Mais cela ne devait pas durer.

Adoption par 'lran du chiisme duodécimain

L'Empire abbasside tomba entre les mains des Mongols paiens en 1258.

Les Mongols qui se sont implantés dans des régions musulmanes se

sont progressivement convertis a I'islam sunnite. Au cours des siécles

qui suivirent, la situation politique fut instable. La plupart des Etats
décentralisés étaient dirigés par des dynasties sunnites, avec tout de méme
quelques bastions chiites. Au x© siécle émergea en Azerbaidjan un ordre de
moines soldats soufis lié¢ au chiisme ismaélien. Avec le soutien de quelques
tribus turques, sa puissance s'est étendue des régions du nord de I'lran
jusqu’a la Turquie orientale. Son chef, Ismaél, prétendait descendre de
Moussa al-Kazim, le septiéme imam, et méme étre le Mahdi. Ismaél a fondé
la dynastie iranienne safavide (1501-1722) qui a régné sur I'lran et I'lrak

et a fait du chiisme duodécimain une religion d’Etat. Etant donné que les
chiites étaient minoritaires en Iran, des penseurs arabes y furent appelés. lls
venaient de foyers chiites du Liban, d’Irak et du Cachemire pour implanter le
chiisme dans la population et servir de chefs religieux et de théologiens pour
animer les madrasas ou séminaires 2 Mechhed, Nichapur, et plus tard Qoum.



Chapitre 13 : Le chiisme 267

Un haut fonctionnaire était chargé d’encadrer les chefs religieux, de nommer
les juges, les directeurs de la priere et les autorités religieuses régionales.

Si les dirigeants safavides pouvaient revendiquer leur autorité religieuse

en tant que descendants du septiéme imam, tel ne fut pas le cas pour les
dirigeants Qajar (1794-1925) et Pahlavi (1926-1979). Les relations entre I'Etat
iranien et les autorités religieuses chiites ont toujours été tendues. Le clergé
de chiites était financierement indépendant et la plupart des lieux saints

et des foyers de rayonnement chiites se trouvaient en Irak, en dehors de

la tutelle iranienne. Avant 1979, les autorités religieuses n’aspiraient pas
prendre le pouvoir. Quand leurs intéréts coincidaient avec ceux de I'Etat, ils
coopéraient mais, a I'inverse, quand leurs intéréts étaient menacés, ils se
montraient virulents contre I'Etat. Le meilleur exemple d’'opposition efficace
au gouvernement est le boycott du tabac de 1891. Le gouvernement avait
accordé aux Anglais un monopole a long terme sur le tabac. Cet accord
menaga la survie des négociants locaux qui étaient les soutiens traditionnels
des penseurs chiites. Les autorités religieuses chiites prononcérent une
fatwa (décision légale) contre le tabagisme. Plus personne ne fumant, le
monopole du tabac était devenu inutile et le gouvernement fut forcé de
revenir sur ses engagements.

Au xxe© siecle, ’Etat iranien a laicisé I'éducation, les tribunaux ont aboli le
port du voile et du tchador pour les femmes, et ont recommandé le port

du costume occidental pour les hommes. Ces actions qui menacaient des
intéréts religieux expliquent pourquoi une minorité de chefs chiites tels
Khomeiny se sont engagés en politique au point de renverser le shah d’Iran
(cf. chapitre 18).

Particularités du culte chiite duodécimain

R

Age,

Dans I'ensemble, les croyances, le droit et les rites chiites sont identiques
a ceux des sunnites. Voici cependant certaines particularités que I'on ne
retrouve pas chez les sunnites.

Commeémoration de Hussein (achoura)

Pour un observateur étranger, les célébrations d’achoura sont ce qui est le
plus spécifiquement associé au culte chiite duodécimain. Pendant les deux
premiers mois de 'année musulmane, et plus particuliérement pendant les
dix premiers jours du premier mois (muharram), les événements de Kerbela
sont commémorés. La célébration comporte :

s »~ Des lamentations, le port de vétements foncés et le noircissement du
visage.



262 Quatrieme partie : Une religion plurielle

I v Des pleurs aux cris de « Ya, Hussein» et une priére pour 'eau (rappelant

& la soif des soldats a Kerbela).
B

~ La construction de tentes, de pupitres et de structures spéciales (tekyeh
ou hoseyniyyel). Les mosaiques décoratives des fekyehs illustrent des
épisodes de Kerbela.

1~ Le fait de se frapper le torse avec les poings. Les chemises d’homme qui
s'ouvrent sur le coté plutét que devant permettent d’exhiber le torse plus
. facilement.

I R

| 1~ Lautomutilation par les hommes avec des couteaux, des chaines et des
. lames de rasoir, les trois derniers jours. Les dispositifs des premiers
. soins sont mis en place pour soigner les blessés volontaires.

En Iran, cette cérémonie se déroule en trois parties :

[ »~ Récitation en public des événements de Kerbela (le rawzah-khvani

| signifie le «récit du jardin») : le récit commence en général par une
élégie funébre en '’honneur de Mohammed, puis un chanteur de rowza
entonne des histoires et des chansons au sujet de Hussein. A la fin, toute
I'assistance entame le chant des lamentations. Le récit le plus célébre
est celui du «jardin des martyrs» (rawdat al-chouhada™). Lassistance est
activement impliquée et les orateurs peuvent établir des paralléles entre
Kerbela et des événements ou des gouvernants actuels.

PR 3

1 Processions de rues dont I'origine remonte au moins au x° siécle : c’est
un peu comme un 15 aofit dans les campagnes francaises ou méme un
«pardon» breton ol chaque corporation, chaque association arbore
ses fanions et ses guirlandes. Les cercueils représentent les martyrs
de Kerbela, les étendards représentent les imams, et le cheval blanc de
Hussein, qui est également le cheval que I'imam caché montera quand il
reviendra, font partie du cortége.

o

R

+~ Reconstitutions dramatiques (fa ziya, du mot arabe qui signifie
«deuil») : ces mises en scéne grandeur nature ont vu le jour et se sont
développées aux xvi© et xix¢ sigcles. C'est en quelque sorte une forme de
«théatre interactif» dans lequel les acteurs, l'assistance et le producteur
s'impliquent tour a tour. Les acteurs, manuscrits a la main, représentant
Hussein et sa troupe, sont habillés en vert et déclament leur rdle en
chantant. Les odieux omeyyades tout habillés de rouge récitent eux
aussi leur texte. Le moment de tension maximale a lieu quand Hussein
apparait enveloppé dans son linceul mortuaire. Dans les années
1920, PEtat iranien a interdit les exécutions de ta’ziya dans le cadre de
tentatives menées pour moderniser le pays. Il existe également des
penseurs chiites qui sont contre certains aspects de ces célébrations.
Depuis 1979, les célébrations en Iran sont de nouveau autorisées mais
sont néanmoins moins spectaculaires qu’au xix® siécle. En Irak, au Liban
et en Azerbaidjan, ces célébrations chiites prennent des formes plus
sobres. En Inde et au Pakistan, les cérémonies de 'achoura chez les
chiites duodécimains comportent des récitations et des processions,
mais pas de représentations théatrales.

WS

R



Chapitre 13: Le chiisme 263

Pelerinage sur la tombe des imams

Dans le méme style que les soufis qui commémorent I'anniversaire de leurs
saints et vont en pelerinage sur leur tombe, les chiites vont régulierement en
pelerinage sur la tombe des onze imams, qui sont toutes situées en Irak, sauf
une. Cela ne les empéche pas - loin de 12 — d’honorer les lieux saints de La
Mecque et de Médine, et particulierement au moment du grand pélerinage.
Les sanctuaires abritant les tombeaux sont d’'une maniére générale
surmontés de grands domes dorés. La célébration principale a lieu 4 la date
anniversaire de la mort de I'imam plutét qu'a la date de sa naissance. Etant
donné que le douziéme imam est encore vivant, il n’a aucun tombeau et sa
fete est célébrée le quinziéme jour du mois de cha’ban. Un certain nombre
de sanctuaires ont d'énormes dotations et bénéficient de grands ensembles
architecturaux. De méme que celui qui a accompli le hadj s’appelle un hadji,
celui qui va en pelerinage dans un sanctuaire chiite important prend un titre
honorifique comparable. Selon la croyance chiite, celui qui est enterré dans
I'un de ces lieux sacrés est dispensé de 'examen que font passer les anges
Nakir et Munkir au défunt qui vient d'étre enseveli.

Le pelerinage se pratique également a destination des tombeaux des
descendants des imams et aux tombeaux de certains grands penseurs
religieux. Comme dans I'islam sunnite, les descendants de Mohammed (les
chérifs, c’est-a-dire «nobles ») sont particuliérement honorés et peuvent se
faire appeler sayyid (Monsieur) et porter des turbans noirs.

Des rites propres aux chiites

Les différences entre les rites sunnites et chiites sont mineures mais
permettent de les distinguer. Avant d'en faire I'énumération, il faut rappeler
que les cinqg grands principes de l'islam, & commencer par la chahada,

la priére et le pélerinage, sont respectés universellement par tous les
musulmans.

Voici donc quelques-unes de ces régles de spécification :

¥+ Dans l'appel a la priere, les chiites ajoutent «jatteste que ‘Ali est proche»
. et en se prosternant, peuvent toucher du front une motte de terre de
Kerbela.

" 1~ Les chiites combinent ensemble la deuxiéme et la troisiéme priéres
| quotidiennes d’'une part, et la quatriéme et la cinquieéme, d’autre part, de
maniére a n'avoir que trois temps de priére dans la journée.

» Lors du hadj a La Mecque, les chiites font une déambulation de plus que
les sunnites autour de la Kaaba.




264 Quatriéme partie : Une religion plurielle

Le mode de pensée chiite

Les chiites ont imprimé leur marque dans le domaine du droit, de la
théologie, de la philosophie, de I'exégése des textes sacrés et de la hiérarchie
religieuse.

Le droit, cété chiite

Lécole juridique instituée par les chiites duodécimains est dite de rite
«ja’farite», du nom du sixiéme imam qui en est le fondateur. L'imam vivant

au beau milieu de la communauté musulmane est nécessairement inspiré

et infaillible pour interpréter la loi divine. Tant que I'imam reste caché aux
yeux des hommes, les deux premiéres sources de la loi sont les mémes que
pour les sunnites : le Coran et les hadiths. Les chiites ont quatre recueils
importants de traditions (hadiths) ; le plus ancien a été compilé par Al-Kulayni
(x© sigcle). Ces recueils different des recueils sunnites du fait qu'ils contiennent
également des traditions relatives a ‘Ali et des traditions (des paroles et des
actions) relatives aux imams. Un groupe intégriste, celui des Achkaris, était
partisan d'une interprétation littérale des textes et considérait qu'un chiite
ordinaire ne devait pas s'en remettre aux penseurs et aux intellectuels, mais
seulement au Coran et aux hadiths. Leurs rivaux, les Oussoulis (du mot oussoul
qui signifie «racines», comme dans «racines de la loi»), ont été majoritaires

et ont persécuté les Achkaris. Les Oussoulis pronaient 'usage de la raison
(‘aql) valable tant que le raisonnement humain n’allait pas a I'encontre du
Coran et des hadiths. Pour les chiites, les « portes de I'ijtihad (interprétation) »
n'ont jamais été fermées. Contrairement a I'islam sunnite, les décisions des
premiers juristes ne sont pas contraignantes pour la génération actuelle des
intellectuels ou des croyants, ce qui ne les empéche pas de reprendre les
conclusions de leurs prédécesseurs si le raisonnement va dans le méme sens.

Voici trois domaines (en dehors des rites et du réle des imams) ot le droit
chiite différe du droit sunnite :

!+ Les fréres d’'un pére décédé n'ont aucune part d’héritage.

I 1~ Les droits de la femme sont mieux protégés en ce qui concerne le
mariage et le divorce.

| 1" Le mariage temporaire (mut’a) est autorisé en droit chiite (en vertu

' de la sourate IV, 24). Il semble que I'objet principal de cette loi était de
fournir une issue satisfaisante pour les hommes qui sont éloignés de
chez eux. Le contrat de mut'a est codifié en des termes précis, une dot
est prévue ainsi qu'une période de validité du contrat de mariage, le
mariage étant automatiquement dissous a 'issue. La femme n’hérite pas
et le mari n’est pas obligé de subvenir a ses besoins. Si des enfants sont
concus, ils vont avec le pére. Aujourd’hui, ce mariage temporaire est
dénoncé par le régime des mollahs. Il répugne aussi a la majeure partie
des musulmans d'Iran.

R A T T e R I B O DRSO S TN



_ Chapitre 13 : Le chiisme 2 65

Le clergé chiite : les mollahs

Les musulmans disent souvent que I'islam n’a aucun clergé. Chaque
croyant se tient directement devant Dieu sans avoir besoin d'intermédiaire
humain. C'est vrai si I'on comprend le mot «clergé» comme se référant a
des «prétres». Cependant, il est indéniable que les chrétiens protestants
disent eux aussi que 'homme se tient directement devant Dieu et I'on parle
tout de méme de «clergé» dans le protestantisme. Le mot «clergé» peut se
comprendre au sens large comme une catégorie de chefs religieux formés
dans une tradition religieuse bien précise. Dans le chiisme, la fonction des
chefs religieux est relativement similaire a ce que la plupart des Occidentaux
considérent comme caractéristique d'un clergé spécialisé. Le terme mollah
est un terme couramment utilisé pour parler d'un chef religieux dans
I'islam chiite. Du fait de 'occultation du douziéme imam, les mollahs ont
progressivement assumé les taches de I'imam en son absence.

En plus du gouvernement et des imp®dts religieux prescrits dans 'islam
sunmite, il existe un imp®ot religieux chiite spécial qui s'appelle le «cinquiéme »
(khoums). Tous les chiites contribuent & hauteur d'un cinquiéme de leurs
revenus aux besoins de I'imam. Cet imp6t est basé sur la sourate VIII, 41

que les sunnites interprétent comme s'appliquant seulement aux dommages
de guerre mais que les chiites interprétent plus largement comme étant

un impot sur les revenus. La moitié de cette somme revient 4 I'imam, et

la moitié sert a subvenir aux besoins des sayyids (les descendants de
Mohammed). En I'absence de I'imam caché, les mollahs ont assumé la

tache de rassembler et de redistribuer ces sommes importantes qui sont
employées pour I'éducation, le bien-&tre et la propagation de la religion. Les
chiites peuvent verser leur « cinquiéme» au mollah de leur choix. Un mollah
de village gardera un tiers de I'imp6t pour son mandat local, et remettra les
deux tiers restants 4 un mollah de plus haut rang. Les dons et I'imp6t dit «du
c%nquiéme » expliquent la capacité du clergé chiite a rester indépendant de
I'Etat.

Au sein du chiisme, il existe une hiérarchie des chefs religieux. Les
postulants commencent par le premier niveau de simple mollah aprés avoir
suivi une formation appropriée dans un établissement religieux, validée

par les mujtahids (signifiant littéralement «celui qui fait des efforts» et qui

est considéré comme qualifié pour donner des interprétations en matiére

de droit canon). Lavancement aux deux échelons supérieurs se fait par
consensus et par réputation. Le titre de hujjat al-islam s’applique au clergé du
niveau intermédiaire. A ce stade, le religieux porte le titre de mujtahid. La ou
il vit, il est responsable de disciples moins avancés que lui. Au sommet de la
hiérarchie se situe la «source d'imitation» (marja’ taglidi), qui peut également
s’appeler un ayatollah («signe de Dieu») ou méme «un grand ayatollah». Le
nombre de personnes parvenues aux €chelons supérieurs est restreint mais
n'est pas limité. [l peut parfois n'y avoir 4 certaines époques qu'une seule
personne qui soit reconnue comme «source d'imitation» au niveau supérieur.



266 Quatrieéme partie : Une religion plurielle

Un laic se choisit un marja’ en particulier («source d’imitation») comme
directeur et guide spirituel dont il doit accepter (imiter) les décisions. A
contrario, le sunnisme ne se reconnait aucune structure cléricale officielle,
bien que les imams soient organisés selon I'importance des lieux de culte
o ils officient. Depuis peu, dans certains pays, un grand imam est nommé
au niveau de I'Etat afin de délivrer d’éventuelles fatwas et donner des
orientations éthiques d’ordre général.

Philosophes et théologiens chiites

Traditionnellement, les penseurs chiites se sont montrés plus ouverts a la
pensée philosophique que les penseurs sunnites. Les chiites ont été plutot
favorables a la doctrine mu'tazilite du Coran créé et ont accordé davantage
de place au libre arbitre de I'homme, deux prises de position mu'tazilites
rejetées par 'orthodoxie sunnite. Voici quelques-uns des plus grands
théologiens philosophes chiites :

1~ Al-Tusi (995-1067) a compilé deux des quatre recueils principaux de
hadiths duodécimains et est 'auteur de travaux majeurs en éthique, en
théologie et en interprétation du Coran.

1 Al-Souhrawardi (1154-1191) est le fondateur d’'une approche
philosophique connue sous le nom de «mouvement d'Ishraqi»
(illuminisme). Selon lui, a la création, les ames sont prisonniéres de la
chair et oublient leur origine divine. La lumiére de Dieu (illumination)
peut inspirer celui qui cherche a se rapprocher de Dieu au-dela de la
mort. Son ceuvre a une grande influence dans I'Iran safavide des débuts.

. 1 Mollah Sadra (1571-1640) est le philosophe mystique théologien le

plus influent de I'Iran. Il a fait la synthése d’éléments venant d’Aristote,
d’Ibn Sina, de Souhrawardi et d’autres pour élaborer sa propre vision
du monde en soulignant que toutes les choses existantes possédent a
un degré plus ou moins élevé une certaine essence ultime. La personne
humaine avance spirituellement selon quatre étapes. Au Jugement
dernier, I'ame se réunira & un corps «glorieux» (par analogie avec le
vocabulaire chrétien) et les deux ne feront plus qu’un.

| »* Mohammed Baqir Majlisi (1628-1699) fut le plus grand chef religieux

. chiite d'Iran de sa génération. Son ceuvre la plus connue s'intitule

Bihar al-anwar («océan de lumiéres »), volumineux recueil de traditions
prophétiques. Majlisi a influé sur I'évolution du chiisme duodécimain par
ses attaques contre le sunnisme et le soufisme, 'importance accordée

a la mémoire de I'imam Hussein et aux pélerinages sur la tombe des
imams. Qutre ses ouvrages rédigés en arabe, il a également beaucoup
écrit en persan afin de renforcer I'attachement des populations
concernées a I'islam chiite.




Chapitre 13: Le chiisme 207

En interprétant le Coran, les chiites duodécimains ont mis l'accent égal sur
la signification exotérique (sens littéral) et ésotérique ou cachée (batin).
Les nombreuses couches superposées de sens cachés sont intégralement
connues des imams qui représentent «le Coran en paroles», par opposition
au Coran écrit qui est «le Coran silencieux». Linterprétation ésotérique
(ta'wil) fait ressortir dans le Coran de nombreuses références a ‘Ali, 2
Hussein et aux imams. Par exemple, le sens caché du mot «signes » dans les
sourates III, 1 et XLI, 53 s’applique aux imams. Autre exemple : en référence
au sacrifice de son fils par Abraham dans la sourate XXXVII, 107, la douleur
exprimée par Abraham quant aux souffrances futures de Hussein a incité
Dieu & remplacer son fils par un animal expiatoire. Les souffrances endurées
par Joseph, Moise et Jésus préfigurent la douleur et le sacrifice de Hussein.

La philosophie et la théologie des chiites ismaéliens est beaucoup plus
ésotérique que celle du chiisme duodécimain. Selon la doctrine ismaélienne,
I'histoire est divisée en sept périodes. Chaque période s’ouvre par la

venue d'un prophete qui donne la révélation et la loi nécessaire pour la
période entamée. Il est aidé par un assistant (wali) qui interpréte le sens
secret de I'enseignement du Prophéte réservé a une élite sélectionnée. Ce
sens secret (batin) demeure constant au cours de toutes les périodes. La
signification intérieure et spirituelle est plus importante que la signification
externe (zahir). Chez certains théologiens ismaéliens, cet interpréte est plus
important que le Prophéte lui-mé&me. Linterpréte est suivi de six imams, puis
un nouveau cycle recommence. Mohammed et ‘Ali sont respectivement le
Prophéte et l'interpréte de la sixiéme période (comme Jésus et Pierre étaient
ceux de la cinquiéme période, et avant eux Moise et Aaron). Le septiéme
imam apreés Mohammed est caché et reviendra un jour comme Mahdi pour
ouvrir et clore la septiéme et derniére période de I'histoire (¢f chapitre 15).
Cette réflexion devrait se prolonger pour vous grice a la lecture de I'ceuvre
du plus grand iranologue francais et spécialiste incontesté du chiisme, Henry
Corbin (1903-1978). Je vous conseille en particulier son ouvrage intitulé En
islam iranien, aspects spirituels et philosophiques, paru dés 1971 aux éditions
Gallimard (et maintenant dans la fameuse collection semi-poche «Tel»). Les
intitulés de ces quatre livres vous donnent un apercu de I'étendue du savoir
de Corbin : [ - Le sh'isme duodécimain ; Il - Sohrawardf et les platoniciens de
Perse ; lll - Les Fideles d’'amour, shi’isme et soufisme ; IV — L’Ecole d’ispahan,
UEcole shaykhie et le douzieme imam.

Interactions entre chiites, soufis et sunnites

La derniére partie de ce chapitre étudie les raisons pour lesquelles le
soufisme (le mysticisme de I'islam) est majoritairement sunnite et les raisons
pour lesquelles chiites et sunnites, quoique tous musulmans, s’affrontent
parfois.



268 Quatriéme partie : Une religion plurielle e

Chiites et soufis

Le fondateur de la dynastie safavide appartenait, certes, a un ordre soufi
chiite, mais le soufisme reste davantage associé au sunnisme quau chiisme.

Pourquoi ?

v Chez les chiites, la dévoticn aux imams et a leurs familles remplissent la
méme fonction que le culte des saints et des soufis dans le sunnisme.

1~ Le chiisme met I'accent sur le sens caché de I'Ecriture sainte qui est
analogue mais non identique au sens spirituel ou intérieur mis en avant
par les soufis.

+~ Le soufisme et le chiisme sont tous deux propices a I'expression
d’émotions religieuses intenses.

» Les théologiens chiites ont abordé plusieurs questions également
étudiées par les théologiens soufis et connaissaient bien les ouvrages
des auteurs soufis.

Chiites et sunnites

Aujourd’hui, la majorité des musulmans considérent que le chiisme et le
sunnisme ont tous deux leur légitimité dans 'islam. Il n’en demeure pas
moins qu'il existe encore beaucoup de tensions et d'antagonismes entre ces
deux tendances. Les raisons en sont complexes. En voici certaines :

v~ Pour les chiites, ce qu'ils percoivent comme des injustices faites a ‘Ali
et 4 Hussein ne sont pas simplement des malheurs passés tombés aux
oubliettes.

1+~ En 1802, les sunnites wahhabites (c'est-a-dire les ascendants de la
famille royale qui gouverne en Arabie Saoudite) ont détruit le sanctuaire
de I'imam Hussein & Kerbela, massacrant 2000 personnes. On pense
aussi que les wahhabites ont détruit les tombeaux de quatre imams
chiites enterrés a La Mecque.

v~ Dans les pays ol les sunnites souhaitent imposer la loi islamique, les
chiites craignent d’&tre obligés de se conformer a la loi sunnite.

1~ Certaines pratiques rituelles chiites, comme maudire les trois premiers
califes, sont extrémement blessantes pour les sunnites.

1+~ Les sunnites ont parfois accusé les chiites d’hypocrisie et d'immoralité
en raison de leur pratique de la dissimulation et du «mariage
temporaire» (mut'a). lls pensent aussi qu'ils sont sectaires et qu'ils ne

. tolérent que les musulmans qui adulent Ali.




e,

R

- Chapitre 13: Le chiisme 209

1 L'Arabie Saoudite étant un bastion de I'orthodoxie sunnite et I'lran le
principal pays chiite, les tensions ancestrales entre Arabes et « Persans»
refont surface sous forme de rivalités pour la conduite du monde
musulman.

1+~ La prime a la minorité : les sunnites pensent que la martyrologie chiite
est une résurgence du paganisme mazdéen ou zoroastrien. L'islam
sunnite répugne en effet a martyriser le corps humain, méme lorsque la
personne se flagelle elle-méme.

TR R L A T PR T R PR

Méfiez-vous de 'amalgame rapide qui consiste a penser que Arabe égale
sunnite et [ranien égale chiite. Ne croyez pas non plus que tous les chiites
pensent la méme chose en politique. Par exemple, si les Arabes chiites
irakiens ont été persécutés et opprimés du temps de Saddam Hussein, ils
n'ont pas soutenu I'Iran au moment de la guerre entre I'Iran et I'lIrak. Ce qui
est slir aussi, c’est que la philosophie, la révolte intellectuelle et le débat ne
sont pas l'apanage des chiites et que les sunnites sont capables d’animer des
controverses tout aussi enrichissantes. Ce serait 14 un manque de vigilance
de notre part et une affabulation. Enfin, la minorité n'excuse pas la violence.
Or il existe des tendances dans le chiisme qui sont fondées sur I'opposition
et la confrontation avec ceux et celles qui ne suivent pas sa doctrine. Le
principe global qui doit nous conduire est donc assez simple : toujours
comprendre les enjeux en présence, évaluer les idéologies et les doctrines a
la lumiére des principes universels d’humanisme et définir un jugement clair
qui laisse toute sa place a la relecture et a la révision.



























Chapitre 14 : La voie mystique : soufisme et confréries

appel & quantité d'images, celle de I'insecte et de la flamme, par exemple,
qui a été reprise par de nombreux poétes soufis. Il est célebre pour cette
exclamation : «Ana al-Haqq» (je suis la vérité/Dieu). Arrété pour cause
d’hérésie, aprés huit ans de prison, il fut flagellé et décapité, et son corps
bralé. Il a accepté sa mort, en disant : « Tuez-moi [...] car par ma mort, je
passe a la vie.» Comme Husayn, le fils de ‘Ali, mort, al-Hallaj est devenu
I'une des grandes figures des martyrs de l'islam et a eu une influence
prépondérante sur le soufisme Indo-Persan.

Abou Nas as-Sarraj (x© siécle) a réalisé la premiére description systématique
de la pensée et du mode de vie soufis. Il y évoque les sujets les plus
controversés, tels que les extases, les miracles et le recours a la musique.
Comme al-Ghazali, il a défendu I'idée que le soufisme est I'expression la plus
pure de I'islam. Son livre est devenu une référence sur laquelle s’appuieront
les théologiens soufis ultérieurs.

Abou Hamid al-Ghazali (1058-1111) est 'une des figures les plus marquantes
de la pensée islamique. Sa contribution a la philosophie et 4 la théologie
islamiques (cf. chapitre 7), ainsi qu'a I'éthique (cf. chapitre 9), est immense.
Son ouvrage LAffranchissement de Uerreur (Al-Mingid mina ad-dalal)
constitue I'une des grandes autobiographies religieuses de I'islam. Venu
d’Iran, Al-Ghazali était le plus grand intellectuel musulman de son temps

et occupait un poste prestigieux a l'université de Nizamiyya que le vizir
seljoukide Nizam al-Mulk avait fondée a Bagdad. En 1095, Al-Ghazali traversa
une crise spirituelle. Il démissionna de son poste a 'université et s'orienta
vers une recherche personnelle et spirituelle. Ses onze années d’errance
I'emmenérent jusqu'en Syrie, ol il trouva dans le soufisme la réponse a

ses questions existentielles. La quatriéme et derniére partie de son chef-
d'ceuvre, LThya Uliim ad-Din (Revivification des sciences religieuses), est
consacrée au soufisme. Pour Al-Ghazali, le soufisme était 'expression
culminante de I'islam, a condition que le soufi ne néglige pas les rites, la loi
et la théologie musulmanes. Pour la plupart des penseurs musulmans, sa
position a légitimé la place du soufisme dans l'islam. Le juriste hanbalite,
Ibn-Taymiyva (c¢f chapitre 8) et ses héritiers ultérieurs, les wahhabites, n'ont
jamais reconnu le soufisme comme légitime, mais d’autres juristes hanbalites
d’'exception furent eux-mémes soufis.

Ibn Mohyiddin Mohammad Ibn ‘Arabi (1165-1240) se situe a 'opposé d’Al-
Ghazali. Il a réalisé la synthése de la théologie et de la cosmologie soufies
qui a été constamment défendue et réinterprétée par ses admirateurs soufis
et condamnée par les penseurs conservateurs. Né et élevé en Espagne, deux
de ses professeurs soufis ont été des femmes. Il a prétendu avoir été initié
par Al-Khidr. S’établissant par la suite a Damas, il a produit un grand nombre
de travaux théologiques intellectuellement difficiles et ésotériques dont

les plus importants sont les Révélations mecquoises (al-Futithat al-makkiya)
et les Chatons de la sagesse (Fusiis al-hikam). 1l présente 'amour comme la
vérité centrale dont dépend tout I'univers. Sa cosmologie comporte vingt-

279



28 () ouatrieme partie : Une religion plurielle

huit niveaux, depuis 'essence divine inconnaissable (le la ilaha ou «il n'y

a pas d'autre dieu que Dieu» de la shahada) jusqu’au niveau de I'existence
physique. Son concept le plus marquant est celui du wahdat al-wujud, c'est-
a-dire «I'unité de ce qui est». Ce concept n'est pas aussi panthéiste qu'il y
parait. Dans son désir d’&tre connu, Dieu s’est manifesté dans la pluralité

de I'8tre. Un autre concept important d'Ibn ‘Arabi est celui de I'8tre humain
(totalement) parfait. Cet homme parfait est le prophéte Mohammed parce
qu'il reflete de la fagon la plus évidente I'existence de Dieu. A chaque
génération, il existe un autre étre humain parfait, qui fait le lien entre le
créateur et les créatures. Il est I'vaxe» (qutb) autour duquel tourne le cosmos.
Divers maitres soufis ont prétendu par la suite &tre le quth de leur génération.

Rabi’a est loin d’&tre la seule femme soufie ou sainte de I'islam. La tradition
mentionne un certain nombre d’autres femmes soufies, telle Fatima de
Nichapour. Le soufisme a généralement offert aux femmes de plus grandes
possibilités dans le domaine religieux que d’autres formes de spiritualité.

Malgré tout, on peut dire que le role des femmes dans le soufisme a été
limité. Quelques loges féminines ont existé dans les grandes villes de

I'lslam médiéval. Mais, a quelques exceptions prés, une femme ne peut

pas diriger un ordre soufi ou une loge locale mixte (hommes et femmes).
Certains maitres de loges soufies ont permis plus que d’autres, a des degrés
divers, la participation des femmes. Ils ont méme officiellement initié des
femmes dans leur ordre, mais l'initiation officielle était relativement rare et
la norme était que la participation des femmes étaient restreinte, souvent
marginale, dans les cérémonies soufies communautaires. Les recueils de
biographies de saints incluent un certain nombre de figures féminines, et
les musulmans vont volontiers sur la tombe de ces saintes comme sur celles
des saints. Il n'en reste pas moins vrai que le lien unissant ces femmes au
soufisme institutionnel reste en général limité. Un certain nombre de femmes
professeures ou transmetteuses de hadiths sont mentionnées.

Pour certains soulfis, la distinction entre homme et femme n’est plus
pertinente pour celles et ceux qui ont atteint les niveaux les plus élevés de
la voie soufie. Ibn ‘Arabi a admis qu'une femme pouvait méme étre le qutb
(I'axe), le soufi le plus exalté d’'une époque donnée. On trouve des saintes

et des femmes soufies dans toutes les régions du monde musulman. Ainsi,
Fatima Jahanara, la fille ainée de I'empereur moghol Shah Jahan (xvie siécle),
a été initiée dans l'ordre des Qadiriyya.



__Chapitre 14 : La voie mystique : soufisme et confréries 28 7

Organisation de la communauté soufie

Dans les premiers siécles de I'islam, il existait peu, voire pas du tout, de
communautés soufies organisées. Al-Ghazali est I'un des premiers a étre
mentionné comme fondateur d’'une communauté structurée autour d'une loge
centrale (batiment) pour abriter ses membres.

Ribats, khangas et zawiyas

Dans le soufisme, il existe une terminologie bien précise qui correspond a
la fagon dont une communauté soufie est structurée. Le terme de khanga a
d’abord été utilisé dans les loges de Perse orientale (Khorasan). Le terme
turc équivalent est celui de tekke. Dans les régions arabes occidentales,

on parle de ribat (a I'origine une forteresse a la frontiére) ou de zawiya. La
khanga avait de multiples fonctions. Le cheikh y enseignait ses disciples. Ce
lieu servait d’hospice aux voyageurs, de soupe populaire et de dispensaire
pour les malades. La plupart accueillaient les visiteurs bénévolement.

La khanqa est en général constituée d’une cour centrale ol ont lieu les
cérémonies communautaires. De chaque c6té se trouvent des cellules pour
les adeptes résidents permanents (toutes n'en ont pas en permanence). On y
trouve souvent la tombe du fondateur de l'ordre. La khanga peut également
comporter une madrasa (€cole), une mosquée et d’autres batiments. Le culte
du saint se manifeste souvent autour de sa tombe si bien que, au fil des
siécles, il arrive que celui-ci prenne le pas sur la pratique des rites soufis en
eux-mémes (cf. chapitre 10).

La confrérie soufie

Le mot fariga («la voie» ou «le chemin») désigne a la fois I'ordre soufi en lui-
méme en tant que communauté structurée, pérenne, et la voie spécifique
adoptée par l'ordre en question. On peut distinguer quatre catégories de
personnes associées a une khanga particuliéere :

I »~ Lélite centrale comprenait ceux qui sont parvenus aux plus hauts

| degrés d'initiation spirituelle. [Is avaient des pratiques soufies avancées
et pouvaient initier d’autres fidéles dans la tariga. Le cheikh pouvait
désigner I'un d’entre eux pour lui succéder ou I'envoyer en mission pour
fonder une autre loge.

| »* Un grand nombre étaient membres a part entiére et participaient
réguliérement a toutes les activités de la loge, comme la récitation
communautaire du dhikr.




282 Quatriéme partie : Une religion plurielle _

| » Les novices (murid) étaient des soufis en formation non encore initiés.

1~ Les laics affiliés a la loge en étaient plus ou moins proches. s
reconnaissaient 'autorité du cheikh et avaient un minimum de formation
soufie. lls assistaient aux célébrations d’anniversaire (mawlid), de décés
(urs, qui signifie littéralement «noces») du cheikh fondateur. Lordre
dépendait du soutien financier des laics affiliés. Les dirigeants et les
riches soutenaient les ordres favoris qui se constituérent ainsi des avoirs

Brlia

LR (8 L

LT

| parfois considérables (wagqfs). Pour ces donateurs, le fait d’étre associé
h a une fariga avait également un intérét d'ordre social. Certains ordres
n étaient liés a une classe ou a une profession particuliére. A I'inverse,

| certains ordres pouvaient regrouper divers groupes professionnels ou
E sociaux d’horizons divers. Dans certains pays d’Afrique, la plupart des
¢ hommes musulmans faisaient partie d’'un ordre.

Lart et la maniéere d’étre soufi

Il peut y avoir de grandes disparités d'une tariga & une autre en ce qui
concerne les régles, les rites et le quotidien. Les descriptions qui suivent
sont caractéristiques mais ne s’appliquent pas universellement de la méme
maniére.

Rejoindre une confrérie soufie

Un musulman peut étre initié dans un ordre soufi par un certain nombre

de cheikhs différents. Cependant, il doit en reconnaitre un seul comme

son maitre. La formation de base avant I'initiation peut durer trois ans
pendant lesquels il doit apprendre I'’humilité et 'obéissance. Le novice

doit bien connaitre la silsila de 'ordre. Commence ensuite l'apprentissage
des rites de méditation. Cet apprentissage se termine par une période de
quarante jours de réclusion. Au cours de la cérémonie d’initiation, l'initié
pronongait un veeu d’allégeance en serrant les mains du cheikh. Ce geste
symbolisait la transmission des pouvoirs du cheikh (baraka) a 'étudiant. Le
cheikh lui remettait alors le manteau rapiécé (khirga), qui était le vétement
caractéristique des soufis, avec une toque dont la forme était différente selon
les ordres. Il recevait également un document, en quelque sorte un dipléme,
qui attestait de son initiation et le situait dans une silsila.

Suivre les regles de la confrérie

Comme dans les communautés monastiques chrétiennes, toute confrérie
soufie avait ses régles qui devaient étre suivies par ses membres. Les soufis



Chapitre 14 : La voie mystique : soufisme et confréries 283

étaient en général mariés, mais pas nécessairement. Voici quelques régles
qui étaient en usage dans une khanga du x siecle :

a 1~ Porter des v€tements propres et étre en état de pureté rituelle.

i 1~ Prier de facon assidue la nuit.
1~ Passer si possible le début de la matinée a lire le Coran et ne pas parler
jusqu’au lever du soleil.

» Entre le coucher du soleil et les derniéres prieéres du soir, réciter le dikhr
spécial, propre a chacun.

I 1~ Etre accueillant envers le pauvre et le nécessiteux.

Penser a Dieu : le dhikr

Si le terme dhikr (également écrit et prononcé zikr) est celui qui est employé
dans le Coran pour dire qu'il faut penser a Dieu, il caractérise également la
pratique typiquement soufie qui consiste a répéter de fagon incantatoire
une expression, seul ou en groupe. Les expressions les plus courantes de
dhikr sont la répétition du nom divin «Allah», ou I'un des 99 noms de Dieu,
la premiére partie de la shahada, ou une formule exclamative, telle que
«gloire a Dieu» ou «Dieu est le plus grand » (Allahu Akbar). Le soufi répéte
cette expression un nombre de fois indiqué ou pendant un certain temps
spécifique. Une distinction est faite entre le dhikr silencieux et le dhikr parlé.
Dans le dhikr individuel, le soufi peut commencer par le «dhikr de la langue »
en prononcant certains mots, puis passer au «dhikr du cceur» et parvenir au
sommet de la contemplation avec le «dhikr du fin fond de I'étre», stade auquel
les mots n'ont méme plus besoin d’étre prononcés, méme mentalement.

Les Nagshbandiyya ne recourrent qu'au dhikr silencieux. Le dhikr sonore

de l'ordre des Rifa'iyya leur a valu en Occident le surnom de «derviches
hurleurs ». Il existe trois grands types principaux de dhikr :

1 La répétition quotidienne et individuelle par des membres apreés au
moins deux des cinq priéres rituelles quotidiennes.

v Une forme plus raffinée de dhikr qui rappelle le yoga : Le participant
associe la répétition d’'une expression avec des schémas de respiration
en se focalisant mentalement sur une partie du corps. Ainsi, il va répéter
la shahada, en expirant lorsqu'il dit «il n’y a pas d’autre dieu» et en
inspirant tout en disant «que Dieu». La maTtrise de ce style de dhikr
prend un certain temps.

v~ Dhikr communautaire : Ce «dhikr de présence» a lieu habituellement
le jeudi soir et a certaines occasions spéciales. Quand on parle de
«présence», il s’agit ici de la présence a la cérémonie de Dieu, de
Mohammed et des saints soufis.

AN T N



284 Quatriéme partie : Une religion plurielle

A Vécoute de Dieu : sama’

@ Sama’ est le mot arabe utilisé pour parler d'un office liturgique de priére

soufie qui comporte de la musique et des chants. Ce genre de séance est
souvent associé a la récitation du dhikr en communauté. Certains ordres
soufis ont des théatres (sama’ Rhanahs) spécialement réservés aux séances
de sama’. Certaines autorités musulmanes conservatrices se sont toujours
opposées a la musique, disant qu’elle excite les passions et les pulsions les
moins nobles de la personne. En dehors du contexte religieux, la musique

a toujours occupé une place prépondérante dans les cultures musulmanes.
Un non-spécialiste qui écoute une psalmodie du Coran dans une version
particulierement raffinée considérera qu'il s'agit bien la d’'une forme de
musique. Cependant, il est certain que les directives sur la récitation du
Coran ont toujours veillé & maintenir la différence, aussi ténue soit-elle, entre
le fait de chanter le Coran, ce qui n'est pas permis, et le fait de le réciter de
facon psalmodique, ce qui est autorisé (cf. chapitre 3). Les ordres Qadiriyya
et Nagshbandiyya n'ont pas de séances musicales (sama’) mais ne sont pas
opposés a ce que d'autres ordres soufis y recourent. Les ordres Mevlevi

et Chisti, en revanche, sont connus pour faire appel a la musique. Certains
ordres enseignent a leurs membres a dominer leurs émotions pendant les
séances de sama’. D'autres autorisent des mouvements du corps contrdlés
pour accompagner la musique et seuls certains membres entrent en extase.
Ils peuvent alors crier, pleurer, se lever, danser et s’écrouler au sol épuisés
ala fin de la séance. Pour les Mevlevis (les «derviches tourneurs»), la
principale séance communautaire combine musique et danse : les derviches
tournoient gracieusement, d’abord lentement puis progressivement de plus
en plus vite. Tous les membres participent a cette priére en mouvement.
Une séance de sama’ peut également faire appel aux services d’un chanteur
professionnel (munshid).

Ceux qui défendent ces séances de sama’ font remarquer que le Coran
mentionne le fait que David a adressé des psaumes a Dieu : des jeunes filles
accueillaient le retour des guerriers musulmans avec des chants. Mohammed
écoutait sans récriminer ces jeunes filles chanter des hymnes joyeux les
jours de féte. Etant donné I'opposition manifestée par certains a I'encontre du
soufisme et du recours a la musique dans les cérémonies religieuses, divers
auteurs soufis ont fixé des directives pour prévenir les excés pendant les
séances de sama’. Le chanteur doit étre un homme adulte. Aucun instrument
de musique ne doit étre utilisé. Les participants doivent concentrer leur
attention sur Dieu et seuls des hymnes appropriés au plan religieux sont
autorisés. Les détails peuvent varier d’'un groupe a un autre et certains font
usage d’instruments de musique.



Chapitre 14 : La voie mystique : soufisme et confréries 28 5

Dhikr communautaire avec sama’

Voici le déroulement d'une séance de méditation soufie. Au début de la
séance, les participants sont disposés dans un ordre particulier, souvent en
cercle ou en deux rangées face a face. On commence par réciter la fatiha ou
une priére écrite par le fondateur de l'ordre. Le muschid chante un poéme

ou combine des éléments de plusieurs chansons. Il peut répéter plusieurs
fois des vers qui ont un effet évident et fort sur quelqu'un. Lamour pour
Mohammed ou sa famille est le théme dominant. Chaque chanteur a son style
a lui a partir duquel il improvise. En Egypte, le chanteur est accompagné de
son groupe qui utilise des instruments tels le tambourin, les castagnettes, le
violon et la flite. Tandis que le munshid s’exécute, les participants peuvent
répéter le dhikr de 'ordre. Les invocations courtes appelant l'aide des saints,
entremélées avec la récitation plus intense ou psalmodiée du dhikr, procurent
des moments d’émotion certaine. Au fur et 2 mesure de I'avancement de la
soirée, le rythme et la tension grandissent. Certaines personnes ressentent

le besoin d’exprimer physiquement leur émotion : certains ont de la salive
qui leur monte a la bouche, ils agitent les mains, se lévent et enlévent leur
couvre-chef. Il est & remarquer que le public peut assister a certaines
séances, y compris les femmes qui s’assoient en général a part et doivent se
montrer plus réservées dans leurs expressions corporelles.

La poésie au service de la foi

Le soufisme est a l'origine d’une littérature trés riche écrite en arabe, en
persan, en turc et dans diverses langues du sud de I’Asie. La poésie est le
premier genre littéraire de I’Arabie antéislamique et, tout naturellement, c’est
encore la poésie qui prime dans la littérature soufie. Voici quelques grands
poétes soufis :

1 1~ Ibn al-Farid (1181-1235) est considéré comme l'un des plus grands
poetes arabes. La langue arabe offre de nombreuses possibilités de jeux
de mots exploitées par Al-Farid, dont on dit qu'il composait dans un état
de transe et d'exaltation. Son Ta’ iva contient 760 vers, qui finissent tous
par la lettre «t». Dans son Ode au vin, il utilise le théme de la chanson
& boire pour exprimer 'expérience mystique du soufi. La métaphore
du vin est presque aussi souvent utilisée dans le soufisme que celle de
I'amour pour parler de I'état d'ivresse de celui qui s'approche de Dieu.



28 6 Quatrieme partie : Une religion plurielle

I v Farid al-Din ‘Attar (environ 1119-1220) est sans doute le poéte soufi

| |

EEEEEN

Ll

R

b =R I

P T R

T T N G N R TS e

S

e

R e AT Gy

persan le plus brillant. C’était un amuseur plein de talents aussi bien
qu'un maitre de soufisme. Sa Conférence des oiseaux (Mantiq Ut-Tayr) est
disponible en francais (Sindbad, 1982). Il a été traduit dés le xix® siecle
par Garcin de Tassy, un grand spécialiste de la littérature arabe et
persane. Basée sur une référence au roi Salomon et au discours aux
oiseaux de la sourate XXVII, 16, cette longue fable parle d'un groupe
d’oiseaux qui se mettent a chercher leur roi, le Simurgh, dont ils n'ont
plus que de lointains souvenirs. La recherche est difficile, et la maniére
est incertaine. Plusieurs des oiseaux abandonnent la recherche.
Finalement, trente oiseaux arrivent au palais de Simurgh. L3, ils se
rendent compte qu'ils sont eux-mémes le Simurgh qu’ils recherchaient.
En effet, Simurgh est le mot persan qui veut dire «trente oiseaux». Ce
voyage est une métaphore de la quéte soufie.

»~ Jalal al-Din Roumi, connu sous l'appellation de Mawlana («notre

maitre»), est le plus connu de tous les poétes soufis. Ses poémes ont
acquis une grande notoriété en Occident. Sa vie est aussi intéressante
que ses poésies sont source d’inspiration. Né vers 1219 dans la partie
orientale de la Perse, sa famille a d{i fuir en raison de la menace mongole
et s'est installée dans la ville de Konya, en Turquie moderne. Cette
région était a 'époque située dans 'Empire romain d’Orient, et connue
sous le nom de Rum, d’oti I'appellation de «Roumi» dans son nom. Il
succéda a son pére comme maitre et cheikh soufi. Lévénement crucial
de sa vie fut sa rencontre avec Chams al-Din, de Tabriz, en 1244, Roumi
fut hanté par Chams, trouvant en lui le moyen de faire 'expérience de
I'amour divin. Au bout de deux ans, Chams le quitta soudainement.
Roumi en fut si déprimé que son fils ainé partit & sa recherche et le
ramena a Konya. La famille de Roumi et plusieurs de ses disciples
furent scandalisés et jaloux de I'emprise de Chams sur Roumi. En 1248,
Chams disparut de nouveau, probablement assassiné. Roumi écrivit des
poémes inspirés par Shams. Le Divan-i Chams-i Tabrizi est un recueil
de ces poésies, riche en images et en symboles, simple dans la forme.
A la demande de Housam al-Din Chelebi, un disciple proche de Roumi
apres la mort de Chams, Roumi écrivit son chef-d’ceuvre, le Mathnawi.
Composé de 26000 vers, le Mathnawi de Roumi est souvent appelé «le
Coran écrit en persan» Roumi est mort en 1273.

+~ Younous Emre (xur et xive siecles) est le plus grand poéte ayant écrit

en turc. Ses poeémes sont riches en images évocatrices et ont un ton
lyrique. Son style est influencé par les chansons populaires turques.
L'un des thémes favoris de Younous est que toute la création est un
hymne, un dikhr, 4 Dieu.















Chapitre 14 : La voie mystique : soufisme et confréries 29 7

importants (hélas connotés historiquement), celui de Edouard de Neveu,
Les Khouan. Ordres religieux chez les musulmans de l’Algérie (Adolphe
Jourdan, 1845), et celui de Louis Rinn, Marabouts et Khouan, paru en 1884,
sans doute les premiers écrits francophones sur la question. A cette époque,




292 Quatriéme partie : Une religion plurielle

présentent d’ailleurs en quantité un ouvrage intitulé La Médecine du Prophéte
dans lequel il est question de nombreux dispositifs a vocation thérapeutique.
Personne, cependant, n'a enregistré I'impact de ces directives sur les
patients. On ne saura pas non plus si les malades qui ont recours a de tels
médicastres sont réels ou imaginaires.

Pour aller plus loin, vous pouvez consulter avec profit A. Anciaux, Les
Guenaouas de I'Ordre de Sid Boullel, Bruxelles, 1977 ou G. Drague, Esquisse
d’histoire religieuse du Maroc, confréries et zaouias, Paris, 1951.

Rejet du soufisme

En dépit de quelques exceptions notables, I'importance du soufisme dans
I'lslam a diminué au cours de ces derniers siecles pour un certain nombre de
raisons.

-

| Certains ordres se sont trop centrés sur le culte du cheikh.

it

1~ Les techniques destinées a favoriser I'extase ont conduit a4 un
éloignement du but spirituel recherché dans le soufisme.

1~ Certains ordres et cheikhs soufis sont devenus principalement des
distributeurs d’amulettes magiques et de charmes pour des fidéles
superstitieux.

T TR P Y T

T

»~ D'autres groupes se sont a tel point éloignés des pratiques habituelles
de l'islam qu’ils en sont arrivés a légitimer des pratiques immorales
religieusement sanctionnées.

1 Les é€lites aisées, souvent les familles de cheikhs titulaires d'une charge
héréditaire, ont parfois exploité I'incrédulité de fideles pauvres pour
soutenir leur richesse et leur prestige.

R

Les Etats soucieux de moderniser leur pays ont soit complétement

interdit la pratique du soufisme (Turquie), soit cherché a la limiter et &
I'encadrer sous le contrdle du gouvernement (Egypte). Déja au xixe siécle,

la littérature francaise consacrée aux confréries est marquée par la trés
forte suspicion que les confréries locales avaient des intentions inamicales
pour la colonisation francaise au Maghreb, et surtout en Algérie. Certes,

la colonisation n'était pas encore combattue politiquement, mais elle
rencontrait déja d’énormes résistances dans les milieux conservateurs

et les zaouias. A cet égard, on peut rappeler le ton goguenard de Jacques
Carret, auteur d'un petit opuscule intitulé Le Maraboutisme et les confréries
religieuses musulmanes en Algérie (Imprimerie officielle, Alger, 1959) lorsqu'il
parle de certains chefs de ces confréries : «En entrant dans I'aréne politique,
marabouts et chefs de zaouia recherchent parfois des avantages personnels
substantiels : honneurs, mandats électifs, appui financier. Beaucoup, dans



Chapitre 14 : La voie mystique : soufisme et confréries 293

'espoir d'élargir leur fief ou pour satisfaire de vieilles rivalités, lachent trop
souvent la proie de leur influence ancestrale pour 'ombre des mandats
électifs et des succés d'intrigues» (p. 15). 1l conclut : «Les luttes politiques
auxquelles ils se trouvent parfois mélés portent atteinte a leur prestige.» De
fait, 'ambiguité des confréries réside dans ce nceud gordien avec la politique
qu'elles n'ont jamais réussi & dénouer, hormis peut-étre dans le cas des
«saints» marocains de I'’Atlas ou dans certaines zaouias retirées d’Algérie.
L'étude consacrée par Ernest Gellner aux tribus du haut Atlas marocain, les
Igurramen, intitulée Les Saints de l’Atlas (Saints of the Atlas) parue en 1969 et
récemment traduite en francais par Paul Coatalen (Editions Bouchéne, 2003),
a le mérite de creuser la signification de cette notion de tribu en partant de
bases objectives et de I'histoire endogéne du groupe. On découvre que la
sainteté d'un clan et, a fortiori de son chef, est loin d’étre un critére subjectif.
Bien au contraire, elle est la résultante de projections extrémement souples
venues soit d'un héritage, soit d’un territoire et plus couramment d’'une
action continue du saint lui-méme, au cours de sa longue vie. Il faut dire que
le Maroc a toujours établi avec ses confréries une sorte d’entente cordiale.
Aprés avoir refusé de dialoguer avec les confréries depuis son indépendance
en 1962, I'’Algérie a repris les contacts avec ses zaouias, surtout celles du
Sud et de I'Ouest, en vue d’harmoniser les différentes positions a I'égard de
I'islamisme politique et la constitution des maquis.

Aprés le succeés du mouvement puritain wahhabite en Arabie Saoudite qui
a entrainé chez ses adeptes le sentiment d’une mission a accomplir pour
purifier I'islam dans le monde des pratiques qu'ils jugent peu orthodoxes,
telles que la vénération des saints et le soufisme, les wahhabites et ceux
qui partagent leurs opinions considérent toute pratique rituelle qui n'est
pas explicitement déterminée dans le Coran comme illégitime. IIs rejettent
toute idée d'union avec Dieu, sans se préoccuper de la facon dont les soufis
interprétent cette union.

Certains disent que le soufisme n’a aucun avenir dans I'lslam, mais de telles
prévisions sont peut-8tre prématurées. Les attentes religieuses auxquelles le
soufisme fournit une réponse sont toujours présentes. Voila une génération
ou deux, beaucoup de penseurs occidentaux considéraient les religions
comme une forme de superstition appelée a disparaitre dans le monde
moderne. Le début du xxi© siécle a montré I'inadéquation de ces prévisions
face au regain de vitalité des religions dans le monde. Seul I'avenir nous dira
comment évolueront les différentes formes de soufisme qui existent dans
lislam.



Chapitre 15

Autres doctrines
liees a l'islam

[ % B BN N B BN O IE IR BN BN B N ] & & s 9 9 7 P o299 ® o0 e @ EEEEERENEEEEERN"

Dans ce chapitre

p» Lislam duodécimain (ismaélien) et ses différentes formes
P> Autres doctrines musulmanes

P> Les mouvances qui se sont séparées de l'islam

o5 008080 S0ee0eToSSEeeS @ ¢ e Q8OO OOSEDPIEBRSDTOOSTOTSIDRROOS RS

our parler de I'islam, nous avons choisi d’aller du général au particulier.

Puisque les sunnites constituent 88 4 90 % des musulmans, il est bien
naturel de commencer par eux, leur poids planétaire étant nettement
supérieur a celui des chiites. En régle générale, cet ouvrage traite
majoritairement de l'islam sunnite. Les ouvrages d'introduction a I'islam
comportent souvent un chapitre plus particuliérement consacré a la doctrine
du chiisme duodécimain, de loin le plus important groupe chiite. Il existe
également dans I'islam d’autres sectes religieuses passionnantes a étudier.
Nous en évoquerons certaines.

Pour bien comprendre le christianisme, on peut étudier le catholicisme,
I'orthodoxie orientale et les grandes églises protestantes. Pourtant, ce
faisant, on passe a c6té d’éléments passionnants si l'on ne s’'intéresse

pas également aux doctrines plus ou moins marginales issues de ces
religions : les amish, les Coptes, les mormons, les quakers et les unitariens-
universalistes, tous ont une histoire fascinante. Il en va de méme pour le
bouddhisme. On peut s'intéresser aux principaux groupes bouddhistes

du Theravada et du Mahayana, mais si I'on veut avoir une approche plus
compleéte, il faut également faire quelques incursions du c¢6té du bouddhisme
tibétain (Vayrayana) et de quelques nouveaux groupes bouddhistes qui ont
surgi au Japon.

La majorité des sectes musulmanes moins connues appartient a la branche
secondaire du chiisme dit ismaélien (pour en savoir plus sur les trois
branches principales du chiisme, ¢f. introduction du chapitre 13). Lorigine
de certains groupes est un peu opaque, certains éléments de leur doctrine















300 Quatriéme partie : Une religion plurielle

PLUg o
s

Selon les ismaéliens, I'histoire passe par sept
cycles. Chaque cycle commence par une période
ol le bien régne sans que l'on ait besoin de
recourir a la loi. Le monde se corrompt a la
deuxiéme période. A la troisiéme, la Révélation
est envoyée pour rétablir I'ordre. Durant
cette troisiéme période, la loi véhicule le sens
externe de I'Ecriture sainte. Le sens intérieur

Théologie ismaélienne

A 'avénement d’Ismaél (également considé-
rée comme le Mahdi), la premiére période du
cycle suivant démarre quand le sens caché est
rendu public et que la loi n‘est pas nécessaire.
Les cycles continuent jusqu’a ce que toutes
les ames soient sorties de leur enfermement
dans la matiére et revenues dans le giron de
I"ame universelle,

de I'Ecriture sainte a été révélé aux imams.

Les qarmates

Ala fin du x® siecle, au sein de la mouvance ismaélienne €mergea le groupe
des garmates, dont le nom provient de leur chef Hamdan Qarmati (ix® siécle),
un missionnaire ismaélien actif en Irak. Les qarmates se révoltérent contre
les Abbassides et d’autres groupes au cceur de 'Empire abbasside. Les
paysans et les Bédouins pauvres soutinrent cette insurrection menée comme
un combat messianique contre la puissance et la richesse des dirigeants en
place. En 930, ils prirent possession de La Mecque et rapportérent la Pierre
noire (de la Kaaba) dans leur fief de Bahrein mais la rendirent en 951. Un

Etat qarmate en Arabie orientale et A Bahrein a perduré jusqu'en 1076 sous

la forme d’'une communauté unique en son genre, reposant sur l'islam avec
des fondements socialistes et égalitaires. La dynastie qarmate s’est éteinte au
xive sieécle. Elle est importante pour comprendre le chiisme ismaélien.

Les nizavites

Les nizarites constituent I'une des deux branches principales du chiisme
ismaélien et se subdivisent en plusieurs sous-groupes — qui existent toujours
aujourd’hui (l'autre groupe est celui des borates).

Des Fatimides aux Assassins

Alla mort du calife fatimide d’Egypte, Al-Moustancir, en 1094, le vizir mit en
prison son fils ainé, Nizar, ol il mourut. Il installa sur le trone un fils cadet
(Al-Mousta’li). Bon nombre d’'ismaéliens hors d’Egypte se révoltérent contre
cette ingérence et refusérent de reconnaitre Nizar comme calife et imam
légitime.



_ Chapitre 15: Autres doctrines liées a I'islam

Hasan-i Sabbah (mort vers 1124) était le vrai fondateur du nizarisme. Se
rebellant contre les Abbassides, il établit des bastions militaires depuis

le nord de la Syrie jusque dans le nord-est de I'lran. Son quartier général

se trouvait a Alamut, dans les montagnes d’Elbourz, au nord de I'lran. Ses
successeurs prétendirent €tre des descendants de Nizar et donc de la lignée
de la descendance ismaélienne. Les Mongols conquirent Alamut en 1256, ne
laissant que quelques groupes isolés de nizarites en Iran, en Asie centrale, en
Syrie et au Yémen.

Cette secte des assassins a intéressé plus d’un historien occidental. Voici
quelques titres publiés en francais (ou traduits de langues étrangeres) qui
vous permettent d'approfondir cette question : Henri Laoust, Les Schismes
dans lislam, Payot, 1965 et Sned, Alger, 1979 ; Bernard Lewis, Les Assassins.
Terrorisme et politique dans Uislam médiéval, Berget-Levrault, 1982 ; Marco
Polo, Le Dévisement du monde, La Découverte, 1998.

Les croisés chrétiens connaissaient les nizarites sous le nom de hachachiyin
(«les fumeurs de hachisch»). «Assassin» vient du mot arabe hachachiyin dont
le sens fait référence au fait que les nizarites avaient I'habitude d’assassiner

leurs opposants politiques.

En 1817, I'imam nizarite Abou’l Hassan Ali épousa la fille du shah d’Iran, ce

qui lui valu le titre honorifique d’Aga Khan («seigneur et maitre»). Aprés

la chute du shah, 'Aga Khan est allé tout d’abord en Afghanistan en 1841,

puis s'est établi & Bombay, en Inde, en 1848. Les missionnaires nizarites
avaient atteint I'Inde au xu® siécle, et au xv* siécle avaient converti a I'islam

la majorité d’une caste hindoue qui prit le nom de khojas. Lislam des khojas
apparait comme une forme mutante de 'islam, dans laquelle ‘Ali est considéré
comme le dixiéme avatar (incarnation) du dieu hindou Vishnou. En 1886, les
tribunaux britanniques du temps de la colonisation validérent la prétention
de I'Aga Khan a diriger la communauté des khojas. Bien que la majorité

des membres de cette communauté aient accepté la tutelle de I'Aga Khan,
certains s’associérent au chiisme duodécimain, et une minorité des ismaéliens
issus des khojates refusérent de reconnaitre 'Aga Kahn. L'émigration vers
I'Afrique de I'Est des négociants indiens khojas aux xix® et xx° siécles aboutit a
I'établissement d'une importante communauté ismaélienne dans les pays de
cette région. Le troisieme Aga Khan (1885-1957) avait entrepris un programme
de modernisation de la communauté nizarite en investissant dans 'éducation,
les hopitaux et les cliniques, le logement et 'amélioration du statut des
femmes. Son fils, Karim, le quatrieme Aga Khan (formé a I'université de
Harvard), a poursuivi dans cette voie. Il est le quarante-neuviéme imam d'une
lignée qui se rattache a ‘Ali. Récemment, Karim Aga Khan et son pére ont
travaillé au rapprochement de la communauté khojate/nizarite des croyances
et des pratiques de l'islam chiite.

Les khojas ou nizarites se trouvent aujourd’hui en Inde, au Pakistan, au
Sri Lanka, en Birmanie et en Afrique de I'Est, surtout en Tanzanie et au

301



302 Quatriéme partie : Une religion plurielle

Kenya. D’autres communautés nizarites plus anciennes que celles de I'Inde
existent en Arabie, en Afghanistan, en Iran, en Syrie et en Asie centrale.
Elles reconnaissent l'autorité de I'’Aga Khan. Le nombre de nizarites s'éléve a
plusieurs millions (jusqu'a 20 millions selon certaines sources).

Mousta’li, tayyibis et bohras,
du pareil au méme... ou presque !

Aprés la scission au sein de la mouvance nizarite, la lignée fatimide
principale (celle de Mousta’li ou Musta’liens) a continué a régner jusqu’a ce
qu'une deuxiéme scission intervienne a la mort du calife Al-Amir en 1130. La
dynastie fatimide a perduré de facon irréguliére grace a un cousin d’Al-Amir.

Cette lignée descendante de Mousta'li s’est éteinte avec la conquéte de
I'Egypte fatimide par Saladin en 1271. Un certain nombre d’ismaéliens
fatimides en dehors de I'Egypte s'opposérent a la décision concernant la
succession du calife Al-Amir. Ils reconnurent comme successeur légitime
son fils nouveau-né, Al Tayyib. Aboul-Qasim Al Tayyib fut considéré comme
vivant dans la clandestinité sur terre ou dans le ciel. Il est occulté en 1142,
En attendant son retour, une personne appelée le da’i mutlaq («celui qui
appelle sans cesse») le représente sur terre. Ces ismaéliens «moustalites »
(parfois appelés tayyibis) se trouvérent surtout au Yémen. Au xi© siécle en
Inde, les missionnaires moustalites commenceérent a convertir la population
hindoue. En 1556, le siége de ce mouvement se déplaca en Inde : ces

Indiens moustalites sont connus sous le nom de bohras, d’aprés la caste

de négociants dont ils sont issus. Beaucoup de bohras sont, en effet, des
commercants.

Une scission s’est produite en 1591 A propos de la succession & la fonction
de da’i. Les deux groupes qui émergeérent prirent le nom de leur fondateur.
Aujourd’hui, environ 70000 Sulaymania vivent au Yémen et 4000 dans la
partie occidentale de I'Inde. Les daudis, dont le siége central est en Inde,
sont au nombre d’environ un million et se trouvent au Pakistan, en Inde,
au Sri Lanka, en Birmanie, en Afrique de I'Est et au Yémen. La théologie et
les rites religieux de ces groupes (tayyibi/bohras/musta’lites) sont restés
proches de ceux des Fatimides ismaéliens. Les daudis observent les sept
piliers du culte, y compris la priére, la zakat (aumone), le jefine pendant le
sawm, le pelerinage de hadj, le djihad et la pureté. Le premier pilier est un
prolongement du premier pilier traditionnel et inclut 'amour de Dieu, des
prophétes, des imams et des da’is. Daudis et bohras renouvellent chaque
année leur serment de fidélité au da’i de leur époque. Les bohras sont
considérés comme des musulmans a part entiere, et certains au xve siécle
devinrent des musulmans sunnites.



Chapitre 15: Autres doctrines liées a l'islam 303

En marge de l'islam

Les groupes ismaéliens que nous venons de passer en revue sont en général
censidérés comme étant dans les limites de I'islam, méme si certaines de
leurs croyances et pratiques leur sont propres. Il existe d’autres groupes
issus de la mouvance chiite qui ne sont pas toujours considérés par les
musulmans comme appartenant a I'islam, et certains méme ne se considérent
plus comme musulmans.

Les druzes

‘Ubaydullah Al-Mahdi, un missionnaire ismaélien du x° siécle vivant en
Tunisie, déclara qu'il descendait d'Ismaél et qu'il était le Mahdi. Il établit
la dynastie fatimide, qui pendant un certain temps rivalisa avec I'Empire
abbasside (cf. chapitre 4).

Personnage énigmatique, Al-Hakim fut le sixiéme imam fatimide. Influencé
par un Turc du nom de Al-Darazi (qui a donné son nom a la religion «druze »)
et par un certain Iranien du nom de Al-Hamza, Al-Hakim acquit la conviction
qu'il était I'incarnation de Dieu. Al-Darazi envoya des missionnaires dans la
région qui correspond actuellement au Liban pour diffuser son enseignement
relatif a Al-Hakim. Al-Hakim disparut en 1020, aprés étre entré dans la
clandestinité (occultation) selon la croyance druze. Les communautés druzes
s'installérent dans le sud-ouest de la Syrie, dans le sud et le centre du Liban
et dans la région de la Galilée en Israél. Vers 'an 1040, elles devinrent un
groupe exclusif qui nacceptait plus de convertis et qui pratiquait la tagiyya
au sein de la communauté sunnite majoritaire. Une élite (‘ugqgal, c'est-a-dire
«les connaisseurs») représentant Al-Hakim caché dirige la communauté

et transmet les enseignements ésotériques. Cette élite porte un vétement
spécial et suit une régle de vie assez stricte. La majorité de la communauté
est dans l'ignorance (juhl) et peut s’efforcer de faire en sorte de renaitre au
sein de I'élite.

Limam fatimide Al-Hakim est le calife égyptien qui a brilé Le Caire et détruit
I'église du Saint-Sépulcre (que la Tradition désigne comme le lieu de la
crucifixion et de I'enterrement de Jésus) a Jérusalem.

Les druzes minimisent I'importance des rites musulmans. Ils n’exécutent

pas les cing priéres quotidiennes, n'observent pas le sawm du mois de
ramadan, et ne font pas le peélerinage a La Mecque. lls célébrent néanmoins

la féte du sacrifice (‘id al-adha) qui marque la fin du pélerinage. Les druzes

se rassemblent pour lire les Ecritures saintes, faire la priere et discuter des
affaires de la communauté plutét le jeudi soir dans des lieux de culte trés
simples. Les mausolées de saints druzes sont des lieux saints et leur symbole
communautaire est une étoile a cing branches. Les druzes se nomment
eux-mémes les Banou al-Ma'rouf (les fils de la générosité) et qualifient leur
religion de muwahhid («unicité» absolue de Dieu).



304 Quatriéme partie : Une religion plurielle

L'enseignement d'Al-Hamza s'appuie sur una
théologie d'inspiration néoplatonicienne.
Al-Hakim était vraisemblablement la mani-
festation au niveau cosmique de l'intelligence
universelle car Al-Hamza est censé &tre I'un de

Théologie druze

les écrits d’Al-Hamza et d'Al-Mougtana, un de
ses successeurs. Sept commandements ont
remplaceé les cing piliers traditionnels de l'islam.
Un exemple : se soumettre & la volonté de Dieu
tel qu’il est incarné par Al-Hakim. Au moment

de la mort, les @mes renaissent immédiate-
ment, et le nombre de druzes vivants demeure
ainsi constant. A la fin des temps, Al-Hakim et
Al-Hamza reviendront pour instaurer la paix
et la justice.

ses représentants terrestres. Chaque point de
I’étoile druze représente I'une des personnes
clés de I'histoire primitive druze et une mani-
festation de I'intelligence universelle. L'Ecriture
sainte druze, I'c épitre de la sagesse », contient

Les druzes constituent une minorité importante au Liban sur les plans
culturel, politique et religieux. Pour préserver leur spécificité et leur
indépendance, les druzes se sont fréquemment impliqués dans des conflits
sanglants perpétrés sur des autorités extérieures i la région (les Turcs
ottomans), ainsi que d’autres groupes locaux (les chrétiens maronites). Ils
ont méme servi dans 'armée israélienne. Selon des évaluations récentes, leur
nombre varie de 750000 & 1000000, en comptant les communautés émigrées
aux Etats-Unis. Puisque les druzes identifient Al-Hakim comme révélant plus
parfaitement encore que Mohamined la Révélation divine, d'une maniére
générale, ils ne sont pas considérés par les autres musulmans comme de
vrais musulmans.

Certains historiens font remonter I'histoire de la franc-maconnerie
occidentale a 'époque des croisés chrétiens qui entrérent en contact avec
la communauté druze. Le symbole de I'ordre maconnique d’Orient pourrait,
selon ces historiens, provenir de I'étoile druze. C’est une supposition
intéressante mais qui est loin d’étre vérifiée.

Les alaouites (nusayris)

Les alaouites constituent un groupe ethnique et religieux qui compte environ
un million de personnes vivant dans le nord de la Syrie. Ils représentent
environ 10 % de la population de la Syrie. L'adjectif «alaouite » renvoie &
l'attribution a ‘Ali d'un statut quasi divin. Les duodécimains traditionnels
considérent cette exaltation extréme de la personne de ‘Ali comme une forme
de ghulat (extrémisme). Les alaouites sont issus du chiisme duodécimain

et ont probablement été influencés a un moment de leur histoire par des
contacts avec des ismaéliens et des groupes religieux non musulmans.



Chapitre 15: Autres doctrines liées a I'islam 305

Le nom traditionnel de Nusayriyya renvoie au fondateur, Abou Chou’ayb
Mohammad Ibn Nousayr (ix¢ siécle). Celui-ci était un compagnon du dixiéme
imam qui a proclamé qu’il était de nature divine.

Les nizarites ismaéliens et les alaouites se sont souvent opposés de facon
violente en Syrie. Les alaouites ont été réprimés ou tolérés, selon le type
d’Etat musulman en place dans la région. Beaucoup ont servi dans les

forces armées du temps des Francais aprés la Premiére Guerre mondiale,

et ils ont pris le commandement de I'armée quand la Syrie a conquis son
indépendance a 'époque moderne. Hafiz Al-Assad, qui a émergé comme chef
du gouvernement syrien et du parti socialiste arabe ba'ath en 1970, était un
alaouite, de méme que la plupart des hauts fonctionnaires du gouvernement
et de 'armée. En 2000, Bachchar al-Assad a succédé a son pére i la téte de
I'Etat. A partir du début des années 1970, les alaouites se sont rapprochés
publiquement de l'islam traditionnel duodécimain. Traditionnellement,

les alaouites comme les druzes étaient considérés comme des hérétiques
qui se sont écartés de I'islam. Mais en 1973, le principal religieux chiite
duodécimain du Liban, Moussa Sadr, a publié un décret (fatwa) déclarant que
les alaouites étaient bien des musulmans.

Auparavant, les alaouites n'accordaient que peu d’importance a la valeur des
rituels musulmans tels que le jetine, la priére et les ablutions (purifications)
et prenaient part a certaine fétes chrétiennes telles que Noél, I'Epiphanie et
la Pentec6te. Linfluence chrétienne remonte probablement a 'époque des
croisades. La théologie traditionnelle alaouite met I'accent sur la trilogie qui
englobe ‘Ali (qui est la ma’na, c’est-a-dire «la signification vraie de Dieu»),
Mohammed (le hijab ism, c’est-a-dire «le voile du nom vrai») et Salman
Al-Farisi (le bab ou la porte qui permet la médiation entre les croyants et
Dieu qui se manifeste). Salman Al-Farisi (également appelé Salman Pak)
mourut en 656. De ce fait, il fut le compagnon iranien de Mohammed.

Les alévis

Attention & ne pas confondre les alévis et les alaouites qui n'ont rien a
voir entre eux. Meéme si les deux noms se ressemblent et que leurs régions
d'implantation sont proches 'une de l'autre, leur histoire est différente.

Les alévis sont une communauté ethnico-religieuse turque, concentrée en
Anatolie centrale et en Turquie du Sud-Est. Les alévis représentent 15 &

30 % de la population de la Turquie (entre 6 et 20 millions). Des fédérations
alévies sont actives parmi les travailleurs émigrés turcs, particuliérement

en Allemagne. Environ 25 % de Kurdes turcs sont alévis. Un facteur de
complication intervient quand le fait d’étre alévis s’ajoute I'appartenance

a l'ordre soufi Bektashi (cf chapitres 24 et 14). Notez bien que l'ordre des
Bektashi n’est pas limité aux alévis ni a la Turquie. On peut rejoindre I'ordre
soufi des Bektashi, mais on nait dans la communauté Alévie, qui répugne aux
mariages en dehors de la communauté,



306 Quatrieme partie : Une religion plurielle .

'i"e;\

k‘\lﬂ

Les alévis accordent peu d’'importance aux rituels musulmans traditionnels
tels que la priére, le hadj, le sawm (ou le jetine) du mois de ramadan et le
fait d'aller a la mosquée. lls proclament que le vrai hadj est le hadj du cceur
plutét qu'une adhésion formaliste & des rites extérieurs. Ils jetinent mais
seulement pendant les douze premiers jours de muharram (le premier mois
du calendrier musulman) a la mémoire des douze imams. Comme pour les
alaouites, les rites alévis semblent avoir été influencés par le contact avec
d’autres religions. Les alévis observent le festival d’aofit en I'honneur de Haci
Bektash Veli, le fondateur de l'ordre soufi des Bektashi. Le gouvernement
semble s’&tre approprié cette f&te pour en faire un événement touristique,
minimisant ainsi sa portée religieuse.

Le Cem est le nom de la grande féte religieuse annuelle des alévis. Jusqu'a
récemment encore, il était célébré la nuit et en secret. Le Cem commémore
le voyage céleste de Mohammed (mi’raj), médite les souffrances de Hussein
et des douze imams, et comporte un repas sacramentel a la lumiére des
bougies, avec des chants et des danses.

Les alévis ont eu des relations fluctuantes avec I'Etat turc moderne. Aprés
avoir été opprimés par les Ottomans, ils ont été de grands défenseurs
d'Atatiirk, le pére de la Turquie moderne. LEtat laique d’Atatiirk a offert aux
alévis une plus grande liberté religieuse et culturelle. En outre, en raison

de leur peur de l'influence sunnite, beaucoup de jeunes alévis se sont
identifiés aux partis politiques de gauche parce qu'ils font le lien entre les
programmes de gauche et le souci de I'égalité des femmes en politique et, au
plan économique, la justice pour les pauvres et la tolérance. Généralement,
les sunnites sont condescendants envers les alévis. Il arrive méme parfois
que des foules sunnites manifestent de la violence a I'encontre des alévis de
leur région.

Les efforts de la Turquie moderne pour créer une identité turque unifiée

se sont heurtés aux revendications des alévis et des Kurdes qui veulent &
tout prix préserver leur culture. Dans les années 1980, le gouvernement a
recommencé 3 soutenir la religion sunnite et, en réaction, les alévis se mirent
arevendiquer ouvertement leur propre identité religieuse et culturelle. Ces
communautés se réclament d’un islam authentique, d’'une identité turque et
anatolienne ancienne qui contraste avec le sunnisme qui est, selon elles, une
déformation formaliste et arabe de I'islam.

Ahmadiyya

A la fin du xixe siécle, un musulman indien du nom de Mirza Ghoulam Ahmad
(1835-1908) se proclama le rénovateur de l'islam (moujaddid), le successeur
de Jésus dans l'esprit, le mahdi des musulmans et le dernier avatar du dieu
hindou Vishnou. Jésus, selon lui, n'était pas mort sur la croix, et n'était pas
monté au ciel comme le pensent les musulmans. En revanche, il serait venu



Chapitre 15: Autres doctrines liées a I'islam 307

jusqu’en Inde, y aurait vécu jusqu’a I'age de 120 ans et aurait été enterré a
Srinagar. Ce mouvement s'appelle ’Ahmadiyya.

Il existe en Afrique un ordre soufi qui porte également le nom d’Ahmadiyya
mais qui n'a rien a voir avec ce mouvement indien,

Aprés la mort d’Ahmad, un conseil élut un successeur appelé le «vice-roi du
Messie» (khalifat al-Massih). 11 y eut quatre vice-rois, trois d'entre eux étant
des descendants d’Ahmad. La mort du premier successeur provoqua une
scission dans le groupe. Pour les lahorites (ce nom vient du fait que leur
centre se trouvait a Lahore) le mouvement devait &tre régi collectivement.
Les lahorites ont également considéré Ahmad uniquement comme un
rénovateur. Outre le fait qu'ils ne le considérent pas comme un propheéte, ils
sont restés plus prés de I'islam orthodoxe.

L'autre groupe, celui des gadianis (baptisé ainsi du nom du lieu de naissance
d’Ahmad), considére Ahmad comme un prophéte mais d’'une nature différente
de celle de Mohammed. C’est pourquoi la plupart des musulmans ne
considérent pas la branche ahmadiyya comme authentiquement musulmane.
Une loi de 1984 au Pakistan interdit & ce groupe de se présenter comme
musulman de quelque facon que ce soit, ce qui implique également de ne

pas qualifier de «mosquées» leurs lieux de culte. Les gadianis de la branche
ahmadiyya, cependant, se considérent comme les seuls vrais musulmans.

Les deux groupes ahmadiyya ont entrepris avec succés de diffuser leur
message en Afrique de I'Ouest, en Europe, en Amérique et en Asie du Sud
et du Sud-Est. On estime actuellement le nombre de leurs fidéles a plus de
10 millions. Lefficacité de leur organisation explique en partie ce succés.
Les ahmadiyyas ont fondé des hdpitaux et des écoles et font un travail de
diffusion et de publication dans diverses langues, y compris I'anglais et le
francais. Ils ont produit la premiére traduction du Coran en langue swahili, la
langue la plus répandue de I'Afrique de I'Est. Bien que peu orthodoxe, voire
non musulmane dans ses croyances, la secte ahmadiyya est un exemple de
modernisation réussie et délibérément voulue comme telle par un groupe
musulman.

Les bahais

La religion bahaie est souvent considérée comme la plus récente de toutes
les grandes religions. Cette mouvance est originaire d’Iran, initiée par Sayyid
Mirza ‘Ali Mohammad, qui, en 1848, se présenta comme la bab («porte») et

le précurseur d’'une nouvelle manifestation divine. Ses disciples sont des
babis. L'un d’eux, Baha' Ullah, en 1863, affirma publiquement qu’il était la
nouvelle manifestation divine. Emprisonné pendant la majeure partie de

son ministére mais ayant réussi a faire passer son message, Baha’' Ullah eut
pour successeurs son fils puis son petit-fils. Le mouvement se développa
rapidement et compte aujourd’hui environ 7 millions de membres. Le groupe



308 Quatrieme partie : Une religion plurielle

le plus important est en Inde (2 millions). Les bahais sont présents dans plus
de 220 pays, dont 1,7 million en Afrique et 600000 aux Etats-Unis (ol ils sont
implantés depuis 1894). lls sont autour de 5000 en France et en Italie, 10000
environ en Espagne et en Allemagne.

Les enseignements bahais

Les écrits du Bab Baha’ Ullah, de son fils et de son petit-fils constituent les
Ecritures saintes bahaies. Les bahais croient en une révélation progressive
de la religion. Dieu envoie un nouveau messager a chaque nouvel dge du
monde. Le message de Jésus a visé a la perfection de l'individu, celui de
Mohammed a la perfection de la communauté, et celui de Baha’ Ullah a la
perfection de 'humanité. D’autres messagers pourront venir aprés Baha'
Ullah, mais pas avant mille ans. Les bahais militent activement pour I'égalité
des hommes et des femmes, I'égalité des races, la justice économique

pour tous, 'éducation universelle et la paix dans le monde. IIs croient en
I'immortalité de 'ame qui progresse vers le salut dans un royaume spirituel
accessible aprés la mort.

Les rites bahais

La doctrine bahaie se présente comme étant rationnelle, moderne,
progressiste, socialement engagée et non ritualiste. Les Bahais prient

trois fois par jour, mais pas de facon communautaire. Leur calendrier

divise I'année en 19 mois de 19 jours chacun (plus quatre ou cinqg jours
supplémentaires au début ou a la fin de I'année). Une fois par mois, ils

se rassemblent pour lire les Ecritures saintes et en discuter ensemble.

Le dernier mois de I'année, ils jetinent du lever du soleil & son coucher.

Leur calendrier est solaire, la nouvelle année démarre avec I'équinoxe de
printemps et comprend un certain nombre de jours spéciaux tout au long de
I'année.

L'organisation bahaie

La doctrine bahaie est organisée selon les principes d’'une démocratie
représentative, & plusieurs niveaux. Une assemblée spirituelle locale existe
partout ol vivent au moins neuf membres bahais. Au niveau local, ils élisent
un conseil d'administration composé de neuf membres. Les conseils locaux
élisent des représentants a une Assemblée nationale. Tous les cing ans, les
représentants élus assistent a la conférence mondiale des bahais qui a lieu a
la Chambre internationale de justice d’Haifa, en Israél (siege du mouvement
depuis 1962).

Le site déja magnifique du siege du mouvement bahai sur les collines de
Haifa qui dominent la Méditerranée a encore été agrandi en 2001 avec une
série imposante de terrasses qui descendent en cascades de la colline jusqu’a
la mer. On trouve des temples bahais, tous dotés de neuf facades, dans sept
autres endroits dans le monde, dont Willamette, dans I'lllinois (Etats-Unis).




Chapitre 15 : Autres doctrines liées a I'islam 309

Leur antenne francaise est située au Centre Bahai, 45 rue Pergolése dans le
XVI¢ arrondissement de Paris (tél. : 01 45 00 90 26). lls disposent également
d’une librairie, au rez-de-chaussée (tél. : 01 45 00 33 12). Le mercredi soir, &
partir de 19 heures, sont organisées des réunions d'information. Le site du
temple bahai est : www.bahai.fr.

Les bahais ont une maison d'adoration par continent. Celle de I'Europe se
trouve en Allemagne.

Des divers groupes présentés dans ce chapitre, il est évident que celui
des bahais apparait comme porteur d'une nouvelle religion bien éloignée
de lislam. Etant issue de la religion musulmane, cette mouvance a connu
la discrimination et la persécution, particuliérement en Iran depuis
I'établissement de la république islamique en 1979.

Outre les livres que j'ai cités plus haut, rappelons que le journaliste Philippe
Aziz a consacré une étude globale a toutes ces sectes, intitulée Les Sectes
secretes de l'islam, Paris, Robert Laffont, 1983.



Cinguieéme partie
Lislam dans le monde

contemporain ; culture,
religion et societe

© Rig{TENNANT

i
—

‘
o~ ?n;\)‘ b .. S - /
B N ¥
p ) [\ \M
‘g’ "( IS = Ii
F1

1k

RO 25
R —

« Clest chouette due tu sois venu, mais j'aurais du
t'zgpliquzr un peu pl‘llS clairement en quol consiste
la rupture du jedne de ramadan. »



Dans cette patrtie...

ette partie traite de la place de l'islam dans le monde contemporain, que ce soit
en termes de cultures, de religions ou de sociétés.

Nous ferons tout d’abord un tour d’horizon de I'islam en France et en Europe : son
implantation, son histoire, les problémes d’'intégration qu'il souléve et son avenir.
Les musulmans de France ont une histoire unique en son genre, fondée a la fois sur
la colonisation et sur I'immigration qui ont tissé des liens forts avec la France.

Puis nous passerons sur la scéne internationale, en évoquant tour a tour I'état du
dialogue interreligions entre les trois grandes religions du Livre - I'islam, le judaisme
et le christianisme —, puis I’état de I'islam politique dans le monde.

Enfin, cette partie se terminera par un point sur 'avenir de I'islam, qu’il faut chercher
en lui-méme.



Chapitre 16
Lislam en France

LB B B BN R BN AN B BN BN K BN BN BN BN I B BN OBE RN BK R BN BN OBE BN OBE BN BN BN BN RN N N I NN N RN R NN OB N N OB W W

Dans ce chapitre

b Historique de I'islam en France
» La mosquée de Paris

- Focus sur Iislam en Europe

LB N E N B NERBEENRENNENNEEEEEEREENENE SN NN NENEEE NN SENENENEFENENNNYNNE)

Dans ce chapitre, nous ferons un tour d’horizon de l'islam tel qu'il existe
aujourd’hui en France et en Europe. Pour comprendre sa genése, il nous
faut revenir a I'histoire des premiéres implantations, notamment en France,
premier pays d'accueil en nombre et en ancienneté des musulmans, puis en
Europe.

Islam de France ou islam en France ?

Pays laique, mais de forte sensibilité chrétienne, la France accueille et
respecte a peu prés dans sa totalité les religions, cultes et doctrines
religieuses dés lors qu’ils ne mettent pas 4 mal le pacte républicain ni
I'exigence du vivre ensemble. Il en va ainsi des religions monothéistes, du
bouddhisme, de 'hindouisme, de toutes sortes de «petites religions» et d'un
certain nombre de congrégations religieuses étrangéres.

La deuxieme religion de France

Meéme si I'islam fait parler de lui plus que les autres, il est admis en France
de maniére identique a toutes les autres religions. Depuis les années 1970,
l'islam est la deuxiéme religion de France, griace au nombre présumé de
ses adeptes évalués a quelque quatre millions et demi, voire cing millions.
Elle est aussi la religion qui réunit le plus grand nombre de nationalités du
Sud, africaines surtout, comme le Mali, le Sénégal et toutes les anciennes
colonies francaises. Plus de 80 % du total des musulmans en France sont
des Maghrébins, principalement des Algériens (45 %) et des Marocains
(30 %). La question posée en titre, «Islam de France ou Islam en France ?»,



3 ’4 Cinquieme partie : L'islam dans le monde contemporain: culture, religion et société

induit que l'identité de cette religion n'est pas encore définitivement établie
au regard des régles républicaines francaises. En raison de leur histoire
récente, le colonialisme d'un c6té - et ses conséquences sur les économies
des différents pays — et, de l'autre, I'immigration massive qui s'ensuivit et
qui devait connaitre un tournant nouveau a partir du choc pétrolier des
années 1970, un divorce latent caractérise les relations de l'islam avec le
fait national francais. Je t’aime, je te déteste ou, au choix, je t'aime, moi

non plus : de part et d’autre de la Méditerranée, et au-dela dans la plupart
des pays d’émigration, la question est posée quotidiennement. Aussi, en ce
début de troisiéme millénaire, I'islam ne parvient-il pas encore a s'intégrer
sans passions excessives a la réalité francaise, en dépit méme de son
ancienneté, de la vitalité de la communauté qui le porte et du respect que, de
part et d’'autre, les individus pris isolément se portent mutuellement. Cette
ancienneté, d'aucuns la font remonter jusqu'aux croisades ou méme avant.
En réalité, la vraie rencontre entre les deux civilisations, la chrétienne et la
musulmane, a eu lieu depuis que la France a pris pied sur 'autre rive, soit a
partir de 1830, au moment de la folle équipée que fut le projet colonialiste.
Depuis, I'islam et la chrétienté dialoguent, mé&me si cela doit se faire dans la
douleur et avec un arriére-fond de suspicion permanente.

Linterrogation qui a longtemps agité les milieux concernés par la question
musulmane était de savoir si I'on devait parler d’'un «islam de France» ou
d'un «islam en France», tandis qu'un livre récent que l'on doit a Bernard
Godard et Sylvie Taussig (Les musulmans en France. Courants, institutions,
communautés : un état des lieux, Robert Laffont, 2007) fait état de la place des
musulmans en France. Cette question n'est pas formelle. Car, selon l'option,
les Francais qui vivent sur le sol national sont vus comme des nationaux

ou comme des étrangers. Les Algériens sont soit arabes (perception plutot
négative), soit kabyles (accueil plus favorable). Létranger bien inséré obtient
assez facilement la nationalité francaise et peut fonder un foyer, travailler
dans tous les secteurs de I'économie ou se lancer dans la réalisation

de ses réves. Enfin, les nationaux (comme les étrangers) ont des droits
constitutionnels qui leur permettent de pratiquer une religion sans que

cela soit offensant pour les autres cultes et sans que, d'ailleurs, le pacte
républicain soit compromis, remis en question ou rejeté. En revanche, si
I'islam est une religion importée, elle risque d’étre manipulée par des forces
extérieures. Au premier chef, évidemment, les pays d'émigration — Algérie,
Maroc, Turquie, Mali, Sénégal — qui seraient tentés d’intervenir dans le
champ politico-religieux, en induisant par exemple des comportements
anachroniques par rapport a la réalité sociale en vigueur.



La question du voile

La pertinence du phénomene du vaile trouve,
par certains cotés, des explications dans les
cultures autochtones des immigrés. Il est vrai
que les citadines du Maghreb ne portaient pas le
voile dans leurs pays. A l'inverse, une population
d’origine agraire comme c'est le cas pour les
immigrés venus de |'Atlas marocain est plus sen-
sible a la question de |'identité vestimentaire.
Lavolonté molle de leurs partenaires masculins
etleur tempérament ombrageux ont favorisé la
généralisation du port du voile. D'autant que
durant la décennie précédente, 1980-1990, les
doctrinaires du Tabligh, missionnaires musul-
mans, et des groupuscules fondamentalistes
(comme les Fréres musulmans, les wahhabites
et plus tard les salafistes) n'ont pas chémé.
lls n'ont pas cessé un instant d’organiser, au
bénéfice des populations immigrées les plus
dépendantes et les plus ignorantes, le mélange
idéologique et pseudo-spirituel le plus déton-
nant depuis des siécles : le voile de la femme
comme étendard de I'islam.

L‘affaire a démarré en 1989 dans un collége d’une
trés grande banlieue parisienne, Creil. Depuis,
elle n'a cessé d'empoisonner les relations

entre la petite communauté de cing millions
de musulmans aux origines diverses (Algérie,
Maroc, Turquie, Afrique noire et, chose curieuse
et si peu connue, des territoires d'outre-mer) et
la souche judéo-chrétienne du pays profond. Il
faut dire que la France, pays & vocation laique
par excellence, a éteé saisie par une campagne
médiatique sans précédent: la loi sur la laicité
de mars 2004 est venue réveiller un monstre
qui sommeillait depuis un siécle et qui, subi-
tement, allait déchainer les passions. Il en est
sorti un bannissement de tout « signe religieux
astensible» de I'univers scolaire, ce qui inclut
de fait le voile des jeunes collégiennes qui est
maintenant totalement proscrit.

Plus de trois cents jeunes filles n‘ont pas
obtempéré et se sontretrouvées pour la plupart
exclues de la scolarité publique. Si une mino-
rité d'entre elles a accepté les bons offices
des médiateurs et des chefs d'établissement,
nombre de jeunes filles se sont retrouvées
exclues de I'enseignement public et ont di
poursuivre leur scolarité soit dans le priveé, soit
par correspondance.

La mosquée de Paris

On peut commencer ce retour dans le passé en disant un mot de la mosquée
de Paris, de sa conception a son fonctionnement actuel, car elle a traversé
toutes les mutations que I'islam de France a connues depuis le début.

Construite dans le 5¢ arrondissement de Paris, la grande mosquée de Paris
est achevée en mars 1922 et inaugurée par Gaston Doumergue, président
de la République, en juillet 1926. Elle symbolise la reconnaissance de

la patrie pour tous les efforts et les sacrifices que les soldats d’Afrique
avaient consentis pour la défense du territoire, en particulier durant la
premiére grande guerre du siécle, 1914-1918. Cet ensemble prestigieux est

Chapitre 16: Lislam en France 3 ] 5




3 76 Cinquiéme partie : L'islam dans le monde contemporain : culture, religion et société

dénommé Institut musulman. Il comprend une salle de priére surmontée
d’'un minaret, une bibliothéque, des bureaux, des logements pour les
fonctionnaires de la mosquée, un restaurant, un café, un hammam et un
bazar. Depuis les années 1920, la mosquée de Paris n'a cessé de précher un
«islam républicain », attaché a la laicité et visant a donner aux musulmans
une conscience a la fois mystique et humaniste de leur foi. Aujourd’hui, la
mosquée de Paris est le lieu oli sont célébrées les grandes fétes de I'islam. On
y annonce le début et la fin du mois de jeline (ramadan), ainsi que la grande
féte de I'Aid el-Kébir. Depuis le 3 mai 2003, c'est aussi I'endroit ol se réunit le
Conseil francais du culte musulman (CFCM), 'organisme censé coordonner
les actions des différentes obédiences de l'islam francais.

A son corps défendant, et malgré quelques frictions quant a ses attributions
au sein du laicisme d’aujourd’hui, la mosquée de Paris donne une visibilité
positive a un islam qui cherche toujours ses marques dans le cadre de

la nation francaise. Face aux extrémes, elle montre le visage apaisé et
accueillant de I'islam de France.

En résumé, la possibilité pour I'islam de trouver sa place dans la mosaique
républicaine reste fragile et hésitante. Nous saurons dans un proche avenir si
des questions nouvelles comme la mixité sociale (égalité hommes-femmes),
le régime matrimonial (polygamie-monogamie), les mutilations sexuelles
(excision), les pratiques alimentaires (viande halal), le jetine et la priére,

la circoncision, les carrés musulmans dans les cimetiéres et, surtout, la
construction de nouvelles mosquées seront facilement réglées par les
mairies ou par toute autre structure officielle. Car, jusqu’a maintenant, toutes
ces questions ont fait 'objet de débats publics plus ou moins houleux et,
dans certains cas, plus ou moins sincéres.

Et chez nos voisins européens ?

Voici la situation actuelle des musulmans résidant dans les autres pays
européens et la Suisse (les chiffres qui suivent proviennent du rapport
annuel International Religious Freedom Report 2007 et de L’ Atlas des religions,
La Vie-Le Monde, 2007).

En Belgique

Bien plus récente qu'en France, la communauté musulmane de Belgique
compte prés d’l million de personnes, essentiellement des Marocains (52 %),
des Turcs (32,5 %) et des Algériens (6 %), mais aussi des Tunisiens (4,5 %),
des Yougoslaves, des Albanais, des Pakistanais et des Kurdes. C’est une
communauté importante de I'ensemble belge : elle constitue plus du quart de
la population étrangeére de ce pays.



Chapitre 16 : Lislam en France 3 ’ 7

Lislam est certes un fait nouveau en Belgique. Pourtant, avant la vague
actuelle de résidents maghrébins et turcs qui remonte aux années 1960,
Léopold 11 (1835-1909), roi des Belges au temps de 'expédition coloniale

au Congo, a montré tout I'intérét que la couronne devait progressivement
accorder a la connaissance de I'islam. C’est dans les années 1960 que les
musulmans deviennent visibles en Belgique. Ce sont tout d’abord des
travailleurs émigrés qui, a I'instar de leurs coreligionnaires dans toute
I'Europe, voulaient repartir dans leur pays. Mais la fixation qu’a constituée
d’abord la famille arrivée du pays, puis la naissance des enfants, a précipité
leur intégration a la société belge. En 1969, un terrain domanial situé au coeur
de Bruxelles a été accordé a la communauté musulmane en vue d'y ériger une
mosquée. Depuis lors, la Ligue islamique mondiale gére le batiment, qui sert
aussi de centre islamique, de lieu de formation et de bibliothéque.

Mais c’est seulement & partir du 14 juillet 1974 que I'islam a été officiellement
admis au sein de la mosaique religieuse composant le pays. Depuis, plus

de deux cents mosquées ou lieux de culte ont été construits en Belgique.

On y enseigne la religion musulmane bien siir, mais également des cours

de langue, des matiéres scientifiques et méme des cours de civilisation
occidentale. Alors que la terre belge a toujours été clémente pour les
religions non chrétiennes, I'islam va malheureusement connaitre des

débuts difficiles : en 1989, deux assassinats xénophobes sont perpétrés

sur deux musulmans, le directeur du Centre islamique de Bruxelles et son
bibliothécaire. Depuis lors, les liens entre les différents corps de I'Etat

et la représentation — méme aléatoire — des musulmans de Belgique sont
tendus. A cela, il faut ajouter un environnement politique qui ne cesse de

se dégrader. En effet, la poussée du Vlaamsblock, parti flamand d’extréme
droite, fait craindre un trés fort repli identitaire et cela méme au moment

ol les instances politiques de la ville de Bruxelles s'ouvrent partiellement a
des représentants de la communauté étrangére, dont les Marocains (que I'on
appelle affectueusement les Maroxellois).

Mais l'islam en Belgique n’est pas seulement une source de conflit, il

est également un facteur d'enrichissement pour tout le pays, a la fois
culturellement et économiquement. Pour ne citer qu'un seul exemple : la
diversité politique de ce pays. Elle rend perplexe tous ses voisins, y compris
la France qui, longtemps, a cherché le modéle idéal (et laique) pour intégrer
ses musulmans et qui n'y parvient qu'au prix de mille agencements.

Au-deld, il faut rappeler que plusieurs éminents savants de l'islam sont
d'origine belge. Celui que I'on cite le plus souvent est le pére jésuite Henri
Lammens qui, depuis un siécle, reste I'un des meilleurs connaisseurs de
I'Arabie antique. Dans Le Berceau de l'islam, I'un de ses ouvrages publié a
Rome en 1914 par I'Institut pontifical, Lammens nous donne le portrait du
Bédouin : «La plus incontestable qualité du Bédouin — encore un fruit de
son individualisme, reléve-t-il — c’est, nous I'avons déja noté, sa ténacité,
sa constance a lutter contre la nature ennemie, contre les éléments, les
fauves, les hommes, cent fois plus redoutables que les loups et les hyénes



3 78 Cinquiéme partie : L'islam dans le monde contemporain : culture, religion et société

du désert. Cette ténacité lui a formé un tempérament d’acier, a la fois souple
et résistant ; telles les vieilles lames de Damas !» Tous ses livres sont ainsi
colorés, tout en étant précis et savants. Lammens est en outre celui qui a
voulu démythifier 'Arabie ancienne en montrant les divers métissages dont
elle est issue.

Outre Henri Lammens, il faut rappeler au moins deux autres noms, ceux
d’Armand Abel et de G. Ryckmans, auxquels on doit d’excellentes recherches
sur I’Arabie préislamique.

En Allemagne

En Allemagne vivent 3,5 millions de musulmans (/nternational Religious
Freedom Report 2007), pour la plupart d'origine turque (75 %). Le probléme
qui se pose aux musulmans dans ce pays est celui de la naturalisation, car
le droit allemand est encore largement fondé sur le jus sanguinis. En 2002 et
2003, la question du foulard s’est posée a plusieurs Linder, mais elle a vite
€té réglée par le biais de la concertation.

Aujourd’hui, la Turquie reste I'un des partenaires privilégiés de I'Allemagne
réunifiée. Cette derniére, de son coté, semble constituer le meilleur cheval de
Troie pour l'entrée de la Turquie en Europe.

On peut s’attarder longuement sur les relations de Allemagne avec l'islam,
et cela & partir de la constitution de I'Empire austro-hongrois. Par la suite,
ce sont les princes de sang, les savants, les poétes et les voyageurs qui ont
entretenu une relation féconde avec 'univers islamique. Avec son Divan
occidental et oriental (1819), Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) a

€té, a ce point de vue, le plus éminent et le plus avancé des Allemands a
entreprendre un dialogue avec l'islam. Plus récemment, dans la continuité
de Vatican II, le défunt pape Jean-Paul Il avait dit, lors d’'un voyage en
Allemagne : « Tous les étrangers de ce pays ne sont pas chrétiens ; un
groupe particulidrement important se réclame de la foi de I'islam. A eux
aussi, j'adresse cordialement ma bénédiction» (cité par L. Hagemann, in
Dictionnaire de UIslam, Brepols, 1995, p. 66).

Au Royaume-Uni

Au Royaume-Uni vivent un peu moins de 2 millions de musulmans,
originaires des anciennes colonies britanniques, essentiellement des
Indo-Pakistanais. Fondé sur le principe du développement séparé des
communautés et surtout sur la non-discrimination entre les races (1976),

le cas anglais était présenté il y a peu comme exemplaire, du moins
jusqu’aux attentats qui, le 7 juillet 2005, ensanglantérent le pays. Jusqu'alors,
I'’Angleterre était figée sur la doctrine de la liberté d’expression et sur le fait



Chapitre 16 : L'islam en France

que chaque citoyen britannique pouvait pratiquer librement sa religion, cse
qui arrangeait beaucoup de communautés. Selon cette régle, on pouvait
voir des policiers au cceur des grandes villes portant le turban sikh, des
infirmiéres en tchador et des banquiéres en kippa.

Ainsi, pendant des années, 'Angleterre est devenue la terre promise de tous
les fondamentalistes religieux qui, rejetés de la plupart des pays arabes et
ne pouvant séjourner en France ou en Espagne, s’y sont installés. Selon un
sondage datant de janvier 2007 et émanant de I'institut indépendant Policy
Exchange, les musulmans britanniques sont dans I'ensemble plus proches
de leurs pratiques religieuses que dans le reste de I'Europe. La revendication
identitaire est une exigence plus marquée chez les musulmans de Grande-
Bretagne qui n'ont pas encore 25 ans, alors qu’elle est plus atténuée chez
leurs ainés (55 ans et plus). Enfin, un tiers des citoyens britanniques d’origine
musulmane, soit des Pakistanais, des Indiens et des Proche-Orientaux, sont
préts a vivre selon les régles de la charia, dont le port du voile pour les
femmes et I'école séparée pour musulmans sont les plus manifestes.

Au départ, pourtant, les musulmans vivaient en bonne intelligence avec

le reste de la population. Certains se sont engagés dans des causes
humanitaires ou politiques et sont devenus avocats, médecins ou

députés, Six d’entre eux ont d’ailleurs été anoblis par la reine. Mais deux
phénoménes sont venus tout chambouler : les attentats d’'une part et, d'autre
part, la rigidité d’'un grand nombre de musulmans (comme le précheur
fondamentaliste Abli Hamza) et de musulmanes (toutes celles qui, comme
I'enseignante Aisha Azmi, s'opposent & 6ter le nigab — voilette recouvrant le
visage, généralement de couloir noire, comme la burka) leur ont aliéné une
grande partie de l'opinion anglaise, jusqualors plutdt tolérante et modérée.

Mais, surtout, I'environnement global n’est pas favorable a 'adoption d'un
islam rigoriste, en raison des quiproquos idéologiques et des polémiques
politiciennes que certains mentors de la droite dure pouvaient ouvertement
exprimer. Les représentants désignés de la communauté musulmane

crient au loup. lls considérent que I'islam est devenu un enjeu de politique
intérieure et que les questions du voile et de la mixité ne sont qu'un alibi
pour pourfendre le multiculturalisme, le credo qui servait de modele
d’intégration a I'anglaise. Aprés des débats houleux & la Chambre des
communes, aprés de nombreuses controverses savamment animeées et
orchestrées par les tabloids — qui relaient les théses les plus ambigués -, le
calme semble maintenant revenu dans le pays. En attendant d’autres crises...

Dans les autres pays européens

En ltalie et en Espagne vivent respectivement entre 700000 et 1 million de
musulmans dans chacun des pays, ce qui représente des pourcentages trés
bas par rapport a la population globale des musulmans en Europe, soit

319



























3 28 Cinquiéme partie : L'islam dans le monde contemporain : culture, religion et société

tels Loth, Isaac, Ismaél et Aaron, sont mentionnées parfois seuls et parfois
dans le cadre d’'un récit concernant un autre personnage plus connu. Le récit
le plus complet que I'on ait de la vie d'un personnage reste celui de Joseph
(sourate XII). Des versions assez complétes des histoires de Noé, d’Abraham
et de Moise existent également, bien que pour reconstituer toute leur histoire
il faille regrouper plusieurs sourates. On trouve aussi une bréve mention
d’Elie, d’Elisha et de Job. Jonas est le seul personnage des douze livres
prophétiques de la Bible judaique qui soit mentionné (avec peut-étre Elie aux
sourates XXI, 85 et XXXVIII, 49).

Dans les résumés d’histoires bibliques qui vont suivre, relatées dans le
Coran, vous trouverez au début de chaque partie la mention des faits
racontés, puis une simple allusion a d’autres textes traitant du méme sujet,
Certains événements, qui sont mentionnés dans le Coran mais pas dans la
Bible, sont suivis d'un astérisque (*).

Lhistoire d’Adam

Le récit le plus complet de la création se trouve dans les sourates II, 30-39 ;
VII, 11-31 et XVIII, 71-85. Dieu informe les anges de son intention de créer

un khalifa* («représentant») sur terre. Les anges se montrent réticents*

en faisant valoir le fait que les humains seront portés au péché tandis que
les anges glorifient naturellement Dieu. Dieu crée Adam de la poussiére

et insuffle son esprit en lui. Il enseigne & Adam le nom de toutes choses.

A I'injonction de Dieu, les anges se prosternent* devant Adam, sauf Iblis qui
refuse parce qu'il est créé d'une nature supérieure, celle du feu. Dieu chasse
alors Iblis du jardin mais lui permet de tenter les hommes®*. La sourate XX,
115 mentionne un pacte entre Dieu et Adam*, pacte qu’Adam oublie de
respecter. Dans le jardin, Dieu dit 2 Adam et & son épouse (anonyme) de

ne pas s'approcher de «cet arbre» (il n'est fait allusion qu'a un seul arbre).
Satan (Iblis) les tente en leur disant qu’ils vivront éternellement s'ils mangent
du fruit de cet arbre. Cédant a la tentation, ils en mangent effectivement et
cousent des feuilles pour couvrir leur nudité dont ils viennent de prendre
conscience. Dieu les chasse du jardin et les envoie sur terre. Enfin, Adam
demande pardon a Dieu et promet de le suivre*.

Dans la tradition musulmane postcoranique, Dieu envoie les anges Gabriel et
Michel sur terre pour prendre de I'argile qui servira a créer Adam. Quand la
terre refuse, Dieu envoie 'ange de la mort qui prend de I'argile rouge, blanche
et noire, représentant les trois races humaines, afin de fabriquer Adam. Dieu
crée Eve du bout de la cote d’Adam. Eve fabrique du vin et Adam s’enivre.
Satan s’introduit furtivement dans le jardin en se mettant dans la bouche
d’'un serpent pour tenter Adam. Plus tard, sur terre, Adam construit la Kaaba,
y placant la Pierre noire envoyée du ciel. Adam et Eve font le hadj.



______Chapitre 17 : Islam, judaisme et christianisme : les trois religions du Livre 3 29

Dieu n'accepte le sacrifice que d'un seul des deux fréres sans que I'on sache
duquel il s’agit. Quand Cain menace de tuer Abel, ce dernier refuse de se
venger*. Dieu envoie un corbeau qui gratte le sol a I'endroit ot Cain doit
enterrer son frére*. A ce moment-1a, Cain se repent. Le texte dit que tuer un
homme revient a tuer toute '’humanité, et de méme sauver une personne
revient a sauver toute ’humanité*.

Abraham, Loth, Ismaél et Isaac

Abraham est mentionné dans 25 sourates, les récits les plus longs figurant
aux sourates II, 124-141, VI, 69-83, XIX, 41-50, XXI, 51-72 et XXXVII, 83-113.
Abraham est un prophéte apportant un livre* (LIII, 37), un imam pour les
nations*, le premier musulman (lll, 67), et un adepte de la voie droite* (XV],
121). Abraham est au départ enclin a I'adoration des créatures célestes*
mais, réalisant sa folie, il se résout a adorer a la place leur créateur et devient
monothéiste. Il réprimande son pére qui a le culte des idoles* et les détruit*
(XXI, 58 - 65). Quand les hommes essaient de le braler*, Dieu le sauve. Il part
pour Canaan (XXXVII, 99), ot il recoit la promesse d’avoir une nombreuse
descendance et une alliance (II, 125). La promesse biblique de la terre n'est
pas mentionnée. Des anges viennent informer Abraham de la naissance
prochaine de son fils Isaac (XI, 69-76). lls lui racontent la destruction de
Sodome et Abraham plaide en faveur de Loth.

La sourate XXXVII, 83-113 raconte I'histoire du sacrifice du fils d’Abraham
(dont le nom n'est pas mentionné). Contrairement & la Bible o1 Dieu demande
a Abraham de lui sacrifier son fils, c’est Abraham qui dit & son fils ce qui

est sur le point de se produire et le pére et le fils se soumettent tous deux

a Dieu. Bien que certains musulmans des débuts, dont Al-Tabari, soient en
accord avec la Bible pour identifier le fils comme étant Isaac, la plupart des
commentateurs musulmans disent que ce fils est Ismaél et que la naissance
d’'Isaac est une récompense Abraham pour son obéissance. Les deux fils
sont qualifiés de « prophétes». La fierté et I'identité jouent un rdle dans

la discussion portant sur le fait de savoir quel est le fils impliqué car les
juifs font remonter leurs origines a Isaac et a sa mére Sarah, tandis que les
musulmans (et plus spécifiquement les Arabes) font remonter la leur (ou,
dans le cas des Arabes, leur ascendance tribale) a Ismaél et a sa mére, Agar.

Le Coran mentionne la reconstruction de la Kaaba par Abraham et [smaél,
I'observance des rituels de hadj, I'implantation d’'Ismaél et d’autres croyants
a La Mecque, vallée stérile rendue habitable grace a la priére d’Abraham
(X1V, 37).






































































































364 Ex-cursus

L TP T

T, TN G RASEE TR

e B 5550 s

T £ R T B T P e O D T R S P e s i e P T e - LA R e

M

—
—

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22

23.

. «Lalangue de 'homme est la moitié de son étre ; son cceur en est

l'autre moitié : il n’a de plus que la figure, qui est un composé de chair
et de sang» (poemes suspendus a la Kaaba).

«Le délire de la vieillesse n'est point suivi d’'un age plus raisonnable,
comme I'enfance, dont la folie fait place a I'adolescence» (poémes
suspendus a la Kaaba).

«Le silence est une sagesse ; de lui procédent toutes les sagesses. Si
le fils de la tourterelle ne roucoulait pas, il n'attirerait pas vers lui le
serpent qui erre» (Abd ar-Rahman El-Madjdoub).

«La valeur de 'homme n'est pas dans les deux plus petites choses que
sont le coeur et la langue ; elle est dans les deux plus grandes, a savoir
les ceuvres et la foi» (Zamakhchari).

« Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux : “Dis : il est le Dieu,
I'Unique. Il est 'lmpénétrable. Il n’a pas engendré et il n'est pas
engendré. Nul n'est égal & Lui.” » (sourate Al-/khlas, CXII)

«Sois le plus sage des sages au milieu des sages et si tu es avec des
fous sois plus fou qu'eux» (sagesse arabe).

On tient de I'imam Moussa cette parole du Dieu Trés-Haut : «Je n'ai
point rendu les riches puissants pour qu'ils se montrent généreux
envers moi, et je n'ai pas privé les pauvres de tout, pour qu’ils soient
méprisables & mes yeux ; mais j'ai voulu éprouver les riches par les
pauvres. Si les pauvres n'existaient pas, jamais les riches n'entreraient
au paradis» (hadith).

«On exigera de toi ce que la nature t’a donné ; car, a 'homme éloquent,
on demandera un langage sublime» (Aboul-'Ala).

«La beauté des hommes n'est point pour eux une parure, lorsque
I'éloguence ne seconde pas la beauté» (Imad-Eddin Isfahani).

«Le bon cheval se reconnait a ses yeux» (sagesse populaire).
Se dit d’'un homme dont I'extérieur annonce des qualités intérieures.

«Lorsque de deux choses, la meilleure est un mensonge, toutes deux
sont mauvaises.»

Ce proverbe s'applique a celui qui, pour se justifier d'une mauvaise
action, a recours au mensonge. On dit aussi : «Son excuse est pire que
sa faute.»

«Le mépris pour un homme vil est encore une indulgence» (sagesse
populaire).

«Méme le menteur dit parfois la vérité» (maxime syro-libanaise).









o ) _La sagesse musulmane 367

Les sentences de l'imam Ali

Plusieurs recueils de sagesses attribuées a Ali Ibn Abi Taleb (mort en 661),
compagnon du Prophéte et gendre par sa fille Fatima, circulent parmi les
populations chiites. Certains éditeurs de traditions prophétiques se sont fait
une spécialité de ne publier que cela, sans jamais se soucier ni du nombre
exact des sentences qui est ici de 157, ni de leur véracité. Mais la conviction
commune prétend que Ali a véritablement prononcé ces sentences. Ainsi, la
sagesse populaire a réussi a en faire une sorte de catéchisme pour tous les
jeunes enfants, qu'ils soient chiites ou sunnites. La encore, on remarquera
que certaines maximes croisent celles que nous avons vues auparavant, ou
s’en approchent de trés prés, ce qui, aprés tout, est une bonne chose pour
I’établissement de la version définitive :

1. Les amis de ce siécle sont les espions de nos défauts.

Le repos de I'ame a lieu dans le désespoir.

C’est avoir du courage que de cacher ses afflictions.

La vertu du pére et de la mére vaut une ancienne noblesse.
Donne ce monde-ci pour l'autre, tu feras un marché avantageux.
Sois matinal, tu feras fortune.

Le ventre de 'homme (étre humain) est son ennemi.

Le bonheur de la vie consiste a bien faire.

© ® N e WM

L'’homme s’éprouve par la langue.

il
e

Ne perds pas ton bienfait en le reprochant.

—
—

. Celui qui donne d’un air gracieux fait un double présent.

—
[y

. Mets ta confiance en Dieu, cela suffit.

—
L

. Différer une mauvaise action, c’est la commencer.

[
1=

. Répare dans ta vieillesse les fautes de ta jeunesse.

o
w

. Augure bien de ton entreprise, tu réussiras.

—t
[=>]

. Le respect mutuel resserre I'amitié.

Evite tout mal, tu seras honoré.

e N T T e o S L T W il e o T 5 el P e L T B e D T S R BT A e
—
™

-
oo

. Fais-toi une parure de I'abandon des vices.






La sagesse musulmane 369

44.

45.
46.

47.
48.
49.
50.
5L
92.
53.
54,
55.
56.
57.
58.
59.
60.
61.
62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.
69.

Le remeéde aux peines du cceur, c'est de se résigner a la volonté de
Dieu.

La maladie la plus ordinaire a I'ame, c’est l'avidité.

On connait I'esprit de ’homme par ce qu'il fait, et sa science par ce
qu’il dit.

Ce qui fait le bonheur des gens vils fait le malheur des gens d’honneur.
Les écus de 'avare sont comme des pierres.

La religion d'un homme, ce sont ses actions et ses paroles.
Comprime toujours ta colére, tu t’en trouveras bien.

Laisse I'insolent dans son insolence.

Une seule offense c’est beaucoup, mille services sont peu de chose.
Les mets que donnent les rois brilent les lévres.

Louer les amis de Dieu, c’est s'attirer sa miséricorde.

La bassesse de 'homme parait dans ses désirs.

Celui qui s’estime peu est beaucoup devant Dieu.

Le souvenir de la jeunesse fait soupirer la vieillesse.

La vue d'un ami réjouit le cceur.

Honore ton pére, ton fils t’honorera.

La douceur de la vie consiste dans la sécurité.

Le rang que donne la science est le plus élevé de tous.

Ce qui t’est nécessaire te recherche, tiens-toi donc en repos.

La naissance est le messager de la mort.

Observe toujours la justice, méme dans les emportements de I'ame.
Pése les hommes a leur balance.

La perte de la science est moins facheuse que la mort des savants.
Visite celui qui fait cas de ta visite.

La dévotion du vulgaire est erreur, celle du sage est une grace.

Les visites entretiennent I'amitié.






1 94
95
96
97

99

115.

116
117

98.

100.
101.
102.
103.

104.
105.
106.
107.
108.
109.
110.
111.
112.

La sagesse musulmane 377

Le monde est trop étroit pour loger deux ennemis.
Celui qui se confie a Dieu est toujours content.
Heureux celui qui a de quoi vivre, et la santé en plus.

Une longue vie passée dans les exercices de la piété est le propre des
prophétes.

La vie d'un homme est longue quand ses travaux sont courts.
Fuis les choses embrouillées.

Qui a de courtes espérances a de longues douleurs.

Obéir a I'ennemi c’est se perdre, obéir a Dieu c’est se sauver.
Linjustice conduit 'homme a sa ruine.

La soif que 'avare ressent pour I'or est plus violente que celle que
I'homme altéré ressent pour I'eau.

Le roi est 'ombre de Dieu sur terre.

Les ténébres de l'injustice obscurcissent la foi.

L'ombre du boiteux est tordue.

Vis content de ton sort, tu seras un roi.

Ton ennemi est entre tes deux cotés.

La honte de la pauvreté est plus légére que celle de la richesse.
Ladversité est 'avant-coureur de la prospérité.

Un sage ennemi vaut mieux qu'un fol ami.

Je suis étonné de voir les uns qui espérent et ne font rien ; les autres
qui n'espérent rien et qui font.

. C’est avoir eu sa part au butin que de se sauver,

. Lagonie de la mort est moins facheuse que la compagnie d'un homme

qui déplait.
Il n'y a point de part pour ceux qui sont absents.
La colére, quoique juste, est une chose honteuse.

Heureux celui qui se sauve de sa propre malice.






R

143.
144.
145.

146.
147.
148.
149.

150.
151.
152.
153.
154.
155.
156.

| 157,

La sagesse musulmane 373

Le vrai bonheur git dans la bonne foi.
Faire du bien a qui ne le mérite pas, c’est faire du mal.

Il est & plaindre celui qui joint & un mauvais physique un naturel peu
avenant.

Qui ne te hait point t'aime.
Celui qui prend soin d'un orphelin est béni de Dieu.
Garde-toi de suivre I'avis d'un ennemi.

La pensée de l'autre monde n'occupe guére que celui qui est heureux :
le malheureux ne pense qu'a celui-ci.

Lamour désordonné de soi est la perte de 'homme.
Donne ce que tu peux, on t'en saura gré.

Un homme d’esprit n'est jamais pauvre.

Un menteur n'est point un homme d’honneur.

Il ne se trouve point d’injure a dire & un infame.

Qui n'a rien de superflu n'est point riche.

Un calomniateur fait en un moment des maux qui durent tres
longtemps.

La peur est passée quand le mal est venu.

Cette liste des sentences de I'imam Ali n’est pas exclusive de toutes celles

qui traitent du pouvoir et de la religion - une spécialité tout orientale — de

la bétise humaine, de djuha (le fou le plus sage de la littérature orale) et de

la médiocrité des gouvernants, qui trouvent 1a une riposte acerbe d’autant
plus virulente qu'elle est généralement interdite. Enfin, les traités d’éthique
musulmane regorgent d’'une sapience savoureuse qui fonctionne comme un
miroir de la psychologie collective et de ses tourments. Il est certain que
nous n'avons la qu'un petit échantillon de la sagesse immémoriale que les
terroirs arabo-andalou, maghrébin, perse, afghan et turc ont distillé depuis le
début de l'islam jusqu'a nos jours.






Dans cette partie . . .

L’islam est a la fois une religion et une civilisation. Dans cette partie, nous nous
intéresserons a dix grandes contributions de la civilisation musulmane et a dix
personnes qui ont marqué I'histoire universelle. Si certaines de ces personnes et
de ces contributions sont étroitement liées a I'islam en tant que religion, d’autres
concernent davantage la culture dans laquelle la religion musulmane s'est épanouie.

Le dernier chapitre aborde un domaine différent. Vous y ferez le tour du monde
musulman en dix grandes régions, dont certaines font I'objet d'une attention quasi-
quotidienne de la part des médias internationaux.



Chapitre 13

Dix grandes contributions de la
civilisation musulmane

T TN YT IR E R E T N N I N N NN N NI RN N R

Dans ce chapitre

- Avancées en mathématiques et en astronomie

p Amélioration des connaissances dans le domaine de la santé
B Avancées dans le domaine de I'ingénierie et de la technologie
B Splendeurs de pierre

%ﬁi’ua‘a35@-863&%;»&u&waé-ogﬂ--ss—:a-mu;-&,:}?f@&)%s}d&?eﬂvﬁ\-%@aa'eﬁs‘;#

ans ce domaine, comme dans d’autres, chacun sera tenté de

mentionner les contributions qui lui paraissent les plus significatives,
laissant nécessairement dans I'ombre d'autres apports non moins
importants. La sélection opérée par chacun est fatalement marquée par des
choix subjectifs dépendant de la culture mais aussi des préjugés, du lieu et
de I'époque dans lesquels vit 'auteur. Inévitablement, donc, la liste présentée
ici ne peut qu’'gtre limitative et ne préjuge pas de I'importance que d'autres
pourraient accorder 4 des contributions non mentionnées ici mais tout aussi
valables.

Ce chapitre n'est pas censé dresser une liste des dix contributions les

plus importantes que les musulmans ont apportées au monde. Il s'agit

plutst d’une liste qui fait ressortir dix contributions importantes qui, nous
I'espérons, vous paraitront intéressantes & connaitre pour parfaire votre
connaissance de I'islam. Cette liste n’englobe pas toutes les parties du monde
musulman, ni toutes les périodes de I'histoire musulmane vieille de mille
quatre cents ans.

<NIR L'islam est a la fois une religion et une culture. Dans ce chapitre, vous
trouverez des explications sur certains aspects culturels que le reste de

cet ouvrage — principalement consacré a la religion — n'envisage pas. Notez
bien que nous ne répétons pas ici les informations présentées dans d’autres
chapitres de cet ouvrage.

e,



378 Sixiéme partie : La partie des Dix -

La transmission des écrits grecs

Lintérét de I'islam pour la science a entrainé le recueil et la traduction

en arabe d'ouvrages de '’Antiquité dans les domaines de la médecine, de
I'astronomie, des mathématiques et de la philosophie, venant principalement
de Gréce mais également de Perse et d'Inde. Haroun Al-Rachid et al-Ma’'moun
(aux vi® et 1x° siecles) ont envoyé des émissaires dans 'Empire byzantin
pour rassembler les manuscrits rédigés en grec ancien pour la bibliothéque
officielle, Bayt Al-Hikma («la maison de la sagesse»), 3 Bagdad. Honain Ibn
Ishaq (803-873), un Arabe chrétien, fut le premier grand traducteur. Une
grande partie du savoir grec, qui avait été oubliée en Europe occidentale, fut
plus tard réintroduite par des traductions en latin faites & partir de l'arabe,
particuliérement en Espagne et en Sicile ot les intellectuels musulmans,
chrétiens et juifs se sont mutuellement influencés.

Lalgeébre et les mathématiques

>

Le mot «algébre» est tiré du titre de 'ouvrage d’Al-Khawarazmi (vers
780-850) intitulé Kitab al-Jabr wal-Mougabala (Le livre de la transposition et
de la comparaison), premier ouvrage systématique sur l'algébre. Al-jabr a
donné «algébre» en francais, tandis que le mot «algorithme» vient du nom de
l'auteur, Al-Khawarazmi.

Al-Khawarazmi a eu tout a fait conscience de la nouveauté de son travail et a
inventé de nouveaux termes pour exprimer ses concepts :

F 1~ Aljabr désignait le processus de transposition des termes, selon lequel,
| parexemple, x + 10 = 60 - 3x devient 4x = 50.

|

v Al-muqgabala se rapporte a 'annulation et a la réduction dans lesquelles
. TI'équation 50 + x2 = x2 + 10x devient 50 = 10x et, aprés réduction, devient
-] 5=x,

i

B

Un certain nombre d’intellectuels ont développé ce champ d’études qui a
atteint son apogée avec le travail d’Omar Al-Khayyam (1048-1123). L'étude
d'un domaine particulier des mathématiques a mené 4 des avancées et

a des applications dans d'autres domaines, telles la trigonométrie et la
géographie, auxquelles les premiers savants médiévaux musulmans ont
apporté d'importantes contributions. De l'arabe, par exemple, vient le terme
de «sinus» utilisé en trigonométrie.

Omar Al-Khayyam est mieux connu en Occident pour ses poémes intitulés
Ruba’iyat (« quatrains »), traduits du persan en anglais au xix® siecle de
fagon trés libre par Edouard Fitzgerald et, depuis, en francais dans de
nombreuses éditions. La traduction de Fitzgerald a eu un grand succeés en





















Chapitre 19: Dix grandes contributions de la civilisation musulmane 38 5

Comme le Taj Mahal, 'Alhambra symbolise une certaine vision du paradis.
Les plafonds de certaines salles intérieures s’appellent les sept cieux et

le déme du ciel. Particulierement impressionnante est la décoration en
mougarnas (dentelle de stuc de forme alvéolaire), dans laquelle des rangées
superposées de niches en demi-lune fabriquées en stuc s'élévent jusqu’au
plafond, chacune étant dotée d’une protubérance qui retombe de chacune
des niches (semblables aux stalactites qui s'allongent vers le bas comme des
glacons qui tombent de la votte d'une caverne).

Grace a la recherche d’images que permet le moteur de recherche Google,

il suffit d'un clic pour trouver les plus belles photos de I'Alhambra, avec la
cour des Myrtes et la cour aux Lions. Vous pouvez aussi lire les Contes de
IAlhambra, ouvrage qu’'lrving Washington, ancien ambassadeur des Etats-
Unis établi en Espagne, avait rédigé au temps de sa mandature. Car au

xixe sigcle, 'Alhambra tombait en ruine et seuls les soudards et les sans-abri
y habitaient. Depuis, sa résurrection est totale et tous ceux qui acceptent d’y
faire le voyage n'en reviendront pas indemnes, la beauté étant par définition
une transfiguration.






388 Sixieme partie : La partie des Dix

Un si long voyage : 1bn Battouta

En 1325, Ibn Battouta partit de sa ville natale de Tanger, au Maroc, pour faire
le hadj, un voyage qui normalement prenait de un 2 trois ans. Il revint chez
lui vingt-cing ans aprés. Aprés avoir effectué deux voyages supplémentaires
plus courts en Espagne et en Afrique de I'Ouest, Ibn Battouta comptabilisait
120000 km et plus de quarante pays visités. Et dire qu'il n’a méme pas eu
droit a des miles supplémentaires dans le cadre du programme Fréquence
plus d’Air France ! Le sultan du Maroc a demandé au poéte de la cour

Ibn Jozayy d'écrire les mémoires que lui dictait oralement Ibn Battouta.

Le résultat se compte en un peu plus de mille pages (dans la traduction

en frangais). Ce récit qui s'intitule Un cadeau a ceux qui contemplent les
merveilles des cilés et les grandeurs du voyage est étonnamment précis et
détaillé.

Voici la version abrégée de l'itinéraire retracé :

1. Parti en juin 1325, il voyagea par voie de terre le long de la cote
d’Afrique du Nord jusqu’au Caire, puis jusqu’a Damas pour rejoindre
une caravane de hadj qui allait 4 La Mecque, oii il arriva en 1326.

2. Au cours des cinqg années suivantes, Ibn Battouta fit deux pélerinages
supplémentaires tout en voyageant dans toute I'’Arabie et le long de la
cote orientale de 'Afrique.

3. Il entreprit alors de gagner I'Inde en suivant un itinéraire circulaire
qui 'amena en Turquie, & Constantinople, &4 Boukhara, 3 Samarkand
et a Kaboul, pour arriver en Inde en 1333.

4. En 1342, le sultan de Delhi I'envoie en Chine en mission diplomatique.

En raison de divers malheurs, y compris un naufrage, il passe un certain
temps aux Maldives.

5. Il devait ensuite passer par le Sri Lanka mais fut victime d’un autre
naufrage avant de poursuivre vers le Bengale, Sumatra et la Chine.

6. En 1347, Ibn Battouta était revenu en Inde, puis continua vers la Syrie
et le Caire, qui avaient été frappés par la peste noire qui entraina plus
de 21000 déces par jour.

Il s’en retourne par la mer au Maroc.

7. Ses deux derniers voyages I'amenérent a Grenade, en Espagne, puis &
travers le désert du Sahara vers I'Afrique de I'Ouest notamment, enfin
en chemin inverse pour revenir.

Ibn Battouta fut juge religieux au Maroc jusqu’a sa mort en 1369.



______ Chapitre 20 : Dix personnalités musulmanes d’hier et d'aujourd’hui 389

La mémoire de histoire : Al-Tabavi

Ibn Jarir Al-Tabari est né en 839 dans la région qui se trouve au sud de la mer
Caspienne. A I'age de 7 ans, il connaissait tout le Coran par cceur. Il alla a
Bagdad pour étudier avec le grand spécialiste de la loi islamique, Ibn Hanbal
(780-855, cf. chapitre 8), qui mourut avant son arrivée. Al-Tabari a ainsi
passé un certain nombre d’années a étudier et a rassembler des documents
en Perse, en Irak, en Syrie, en Palestine et en Egypte. Finalement, il revint a
Bagdad, ot il devint un professeur célebre de hadiths et de droit (certaines
sources disent qu'il écrivait plus de quarante pages par jour).

Al-Tabari se situe & mi-chemin entre les mu'tazilites et les chiites, d’'une part,
et les traditionalistes extrémistes représentés par Ibn Hanbal, d'autre part.
Ses deux ouvrages les plus célébres sont un commentaire du Coran (tafsir)
et une Histoire (tarikh) des prophétes et des rois. Ces deux travaux sont des
sommes volumineuses condensant toute I'érudition musulmane acquise

par Al-Tabari sur son époque et les époques précédentes. On raconte que
Al-Tabari souhaitait écrire des ouvrages plus volumineux encore mais que
ses amis l'ont convaincu d’étre plus concis, ce qui a permis de réduire de
chacune de ses deux grandes ceuvres a trente volumes seulement.

Son tafsir est une explicitation du Coran verset par verset, accompagnée de
tous les avis antérieurs significatifs sur chaque verset. Son commentaire

du Coran est la principale source qui permet de comprendre I'histoire

des débuts de l'interprétation coranique. Aprés lui, tous les étudiants et
chercheurs musulmans 'ont étudié et il demeure encore aujourd’hui un
ouvrage de référence bien fondé. Le commentaire et I'histoire sont compilés
comme un recueil de hadiths : il donne I'isnad (la chaine des transmetteurs)
pour chaque interprétation ou événement (cf. chapitre 8). Par sa facon de
choisir le matériel et d’en rapprocher certains, Tabari indique subtilement
les faiblesses de certains rapports par opposition a la véracité d’autres. Son
histoire commence par la création, se poursuit avec la période biblique, puis
aborde la période de Mohammed et se termine en I'an 915 de notre ére. Son
histoire, avec la biographie de Mohammed par Ibn Ishaq, constitue 'une
des deux sources majeures pour connaitre I'histoire de I'islam a ses débuts.
Al-Tabari meurt a Bagdad en l'an 933.

Le pouvoir de l'épée : Saladin

Salah al-Din (connu sous le nom de Saladin en Occident) a été un grand
guerrier qui vécut pendant la période des croisades (cf. chapitre 4), respecté
par les chroniqueurs des deux bords pour sa chevalerie, sa générosité
envers les ennemis défaits et sa fidélité. Un peu plus de cent ans apres sa
mort, dans sa Divine Comédie, Dante a inclus le personnage de Saladin qui



390 Sixieme partie : La partie des Dix

est le seul de ses contemporains a aller dans les limbes (un lieu intermédiaire
pour ceux qui ne vont ni au ciel ni en I'enfer), avec les anciens, tels que Platon
et Homére. Au xix° siécle, la rencontre de I’Anglais Richard Coeur de Lion avec
Saladin a été reprise par Walter Scott comme élément de l'intrigue de son
roman Talisman.

Saladin, né aux environs de 1137, était kurde. Sa famille s’installa & Alep, au
service de la dynastie locale, celle des Zengides (ou Zenguides ou Zankides,
1127-1222), qui gouvernait le nord de la Syrie a I'époque. Saladin accompagna
son oncle, Shirkuk, au cours de trois expéditions en Egypte, et quand celui-ci
meurt en 1169, il lui succéde a la téte des troupes syriennes et devient vite
maitre de I'Egypte et fondateur de la dynastie ayyubide (1169-1252) qui vient
remplacer la dynastie fatimide (cf. chapitre 4). La maitrise de I'Egypte faisait
partie du plan de conquéte de Nour al-Din (de la dynastie Zangi, appelée
Noradin par les Latins, 1118-1174) pour reprendre Jérusalem et chasser

les croisés européens hors de la région. En réaction a la présence des
croisés, I'attachement musulman a Jérusalem se renforca, et une littérature
abondante encourage au djihad afin de reprendre la ville. Aprés la mort de
Nour al-Din en 1174, Saladin finit par devenir le maitre des terres zengides en
Syrie et au nord de la Mésopotamie. Il réussit & vaincre les armées locales de
croisés a Hattin, en Galilée, en juillet 1187. En octobre, il reprend Jérusalem,
épargnant ses habitants (ce que les chrétiens n'avaient pas fait quand ils
avaient conquis la ville quatre-vingt-huit ans plus tét). Au cours des deux
années suivantes, la plupart des bastions chrétiens restants tomberent :
seule Tyr, sur la cote, resta aux mains des croisés. Les rois francais,
germaniques et anglais se concertérent pour mener une nouvelle croisade
en vue de reprendre Jérusalem mais ils ne parvinrent a reprendre que Saint-
Jean-d’Acre et quelques autres villes cétiéres en 1191. Le roi Richard, malade,
conclut une tréve en 1192 et se retira. Saladin revint 2 Damas, et mourut
l'année suivante.

Splendide Majesté : Akbar

Akbar (1542-1605) est le troisiéme dirigeant moghol (cf. chapitre 2) mais

le fondateur de la plus grande dynastie musulmane de I'Inde. Du c¢6té de

son peére, il descendait du conquérant mongol Genghis Khan et de Timur
(Tamerlan), d'un grand conquérant turc et du fondateur de la dynastie des
Timurides (présentée au chapitre 4). Du coté de sa mére, il descendait d’'une
famille de dirigeants musulmans iraniens. La mére du fils (et successeur)
d’Akbar, Jahangir, était une princesse hindoue. Cette généalogie fait ressortir
les religions et les cultures qui ont faconné la personnalité d’Akbar ol se
cotoient des influences turques, persanes (iraniennes), mongoles, et méme
hindoues.



~__ Chapitre 20 : Dix personnalités musulmanes d’hier et d’aujourdhui 39 ]

Loeuvre d’Akbar s'est exercée dans quatre domaines principaux : conquétes
militaires, centralisation administrative du gouvernement, tolérance
religieuse et synthése réussie des traditions artistiques musulmanes et
hindoues. Akbar, qui n'avait que 13 ans quand il fut proclamé empereur en
1556, prit les rénes du gouvernement en 1560. A sa mort, il avait accru la
taille du petit Etat dont il avait hérité, de sorte qu'il s’étendait des confins du
Bengale, a I'est de I'Inde, jusqu’au Pendjab, en Inde du nord, et jusqu’au centre
de I'Inde actuelle au sud de son empire.

Pour gouverner cet Etat considérablement agrandi, Akbar a repensé le
systéme fiscal de sorte que la majorité des recettes fiscales revenaient au
gouvernement central alors que les fermiers continuaient & étre incités a
augmenter leurs productions, assurant de ce fait la prospérité économique
du pays. Il a concu un systéme dans lequel toutes les nominations de
fonctionnaires, civils et militaires, procédaient de 'empereur tandis que
leurs appointements étaient versés par le trésor impérial. Les fonctionnaires
de haut et de moyen rangs, dont une bonne partie était constituée de
nobles hindous, étaient fréquemment mutés ailleurs, afin d'empécher que
ne se développent des centres de pouvoir locaux risquant d’etre tentés

de contester le pouvoir de I'empereur. Au niveau local, il y avait une autre
catégorie d’administrateurs qui rendaient compte directement a 'empereur.
Les magistrats étaient également sous la tutelle impériale, et un réseau de
journalistes était chargé de tenir le roi au courant des faits et gestes des
fonctionnaires locaux.,

De facon magistrale, Akbar a réalisé la synthése des divers courants religieux
qui foisonnaient en Inde & cette époque : diverses formes d’hindouisme,
Pislam des juristes théologiens (oulémas), différentes mouvances soufies et
chiites. Un décret de 1579 fait de I'empereur l'arbitre final sur certains points
de droit islamique. Akbar est connu - et parfois détesté par les musulmans
conservateurs — pour sa tolérance envers les autres religions. Il a supprimé
I'impét spécial des non-musulmans et I'impdot exigé des pelerins hindous.

Il a encouragé la construction de mosquées et de temples. Il a suscité des
conversations non seulement entre musulmans et hindous, mais également
entre des prétres catholiques jésuites, qui résidaient & Goa sur la cote sud-
ouest, et des membres d'autres religions. Akbar a méme fondé sa propre
religion en 1582 (Din-i-ilahi, ce qui signifie «la foi divine»), qui n'a jamais attiré
que quelques personnes, dans son cercle restreint d’amis.

C'est enfin dans le domaine de I'art qu'il a ceuvré de facon remarquable.
Grand batisseur, il ordonna la construction de plusieurs mosquées,
tombeaux et palais. Il a fait batir une nouvelle capitale (abandonnée ensuite),
Fatehpur Sikri, dont les monuments sont toujours visibles aujourd’hui. Il a
installé des ateliers d’art impériaux qui ont fusionné les traditions hindoues
et persanes dans l'art de la miniature et des enluminures, produisant ainsi
des manuscrits magnifiquement illustrés. Akbar, qui est loin d'étre un modeéle
pour les musulmans traditionnels, n’en demeure pas moins une figure
fascinante qui a laissé derriére lui une ceuvre immense.



392 Sixiéme partie : La partie des Dix

Un penseur médiéval : 1bn Rochd

Ibn Rochd, mieux connu sous le nom d’Averroés en Occident, est né a
Cordoue, en Espagne, en 1126. Il a recu une éducation exigeante en exégése
coranique, en droit, en théologie et en médecine. Vers 1166, il rencontra le
calife de la dynastie Almohade qui régnait alors sur I'Afrique du Nord-Ouest
et de I'Espagne, Abou Ya'qub Youssouf, qui lui demanda si le ciel (I'univers)
était éternel ou bien s’il était apparu un beau jour. Ibn Rochd était peu
disposé a répondre. Aussi le calife fit-il la réponse a sa propre question, ce
qui initia entre eux deux une longue discussion d’ordre philosophique. A la
demande du calife, Ibn Rochd entreprit de rédiger un condensé des travaux
d’Aristote, et méme de la République de Platon. Il a également écrit un certain
nombre de commentaires sur ces ceuvres. Fort de I'appui royal qu'il avait
mérité, Ibn Rochd devint juge a Séville en 1169, puis juge principal a Cordoue
en 1171 et médecin royal du calife & la cour de Marrakech en 1182. Quand il
tomba subitement en disgrace aux alentours de 1195, il fut exilé et ses livres
brilés. Il fut réhabilité par la suite et mourut en 1198.

Ibn Rochd a écrit trois livres traitant des problémes centraux du rapport
entre la raison et la Révélation. Dans I'un, il réfuta point par point le rejet
d’Al-Ghazali de I'«incohérence des philosophes» et, au contraire, il estima
que la philosophie et la religion enseignent la méme vérité : les philosophes
pourront obtenir la pleine compréhension de cette vérité par la preuve
philosophique tandis que la plupart des personnes acceptent la vérité sous
l'autorité de la Révélation. Le Coran lui-mé&me demande aux musulmans de
rechercher la connaissance, ce qui revient 4 encourager le questionnement
philosophique.

Pour Ibn Rochd, les théologiens comme al-Ghazali sont moins concrets que
des philosophes parce que les théologiens s’engagent dans des spéculations
non fondées, contrairement aux philosophes qui s’appuient sur la preuve et
aux croyants qui se contentent des mots simples de la vérité contenus dans
I'Ecriture sainte. Ibn Rochd a passé en revue un grand nombre de questions
qui tracassaient les premiers philosophes musulmans : la création du
monde, les attributs de Dieu, la causalité, le libre arbitre et la prédestination,
et ce qui arrive & 'ame aprés la mort. En tant que médiateur d’Aristote,

Ibn Rochd était mieux connu en Europe occidentale que dans le monde
musulman, ol 'époque de la philosophie musulmane était sur le déclin. En
Europe, ses livres ont été briilés a 'université de la Sorbonne, 4 Paris, en
1277. Les ouvrages qui ont été préservés de la destruction, dont certains

ne sont connus que par des traductions latines, ont eu un regain d’intérét

au début du xix° siécle, aussi bien en Occident que chez certains intellectuel
musulmans. En France, Ernest Renan a consacré sa thése a Ibn Rochd. Son
intitulé, Averroés et l'averroisme, a marqué le début d’un intérét qui a profité a
la philosophie d'Ibn Rochd, mais aussi & tout I'islam des Lumiéres. C’est ainsi
que le Livre du discours décisif (Fasl al-magqal) a fini par étre réédité et que de



_______ Chapitre 20 : Dix personnalités musulmanes d’hier et d'aujourd’hui 393

nombreux traités ont été consacrés a Ibn Rochd. L'un d’entre eux est

un « Que Sais-je ?», Averroés ef l'averroisme, écrit par deux spécialistes
reconnus, Maurice-Ruben Hayoun et Alain de Libera, qui se lit trés facilement
(PUF, 1991).

16n Khaldoun : péve de la philosophie
de 'histoire et de la sociologie

Ibn Khaldoun est considéré comme le premier philosophe de I'histoire et

le pére de la sociologie. Il est né a Tunis, en Afrique du Nord, en 1332, et

est mort au Caire en 1406. Son autobiographie, terminée 'année précédant
sa mort, fournit d’'abondantes informations sur 'homme et son temps. Ses
parents sont morts au moment de I'épidémie de peste noire en 1349, un
événement qui le marqua profonément. AT'age de 20 ans, il avait terminé ses
études selon le cursus traditionnel et se lanca dans une carriére qui devait
alterner des périodes d'études avec des périodes d'activité politique. De
1375 a 1379, il se retira de la vie de cour pour se consacrer a son grand projet
d’écriture, la Mugaddima. Ce long travail a servi d’introduction a 'ouvrage
historique qu’il projetait d'écrire (kitab al-Ibar), qui retrace la vie des Arabes
depuis la période antéislamique jusqu'a son époque. Aprés avoir été malade,
Ibn Khaldoun alla s'installer au Caire, qui, sous les sultans mamelouks, était
la plus grande ville du monde arabe. L3, il fut parfois juge, juge principal,
professeur, puis maitre d'un important ordre soufi, tout en poursuivant la
rédaction de sa biographie et de sa Mugaddima.

Le but principal d’Ibn Khaldoun fut de créer une science de I'histoire qui
expliquerait la montée et la chute des civilisations. Sa Mugaddima est divisée
en six parties traitant des influences de I'environnement sur I'histoire, de la
société primitive et rurale, des formes de gouvernement, de la civilisation
urbaine et des facteurs économiques qui influent sur le cours de I'histoire.

1l traite aussi des origines, du rdle, de la nature et des différents types de
connaissance et de culture humaines. Son concept principal est celui de
‘asabiya, qui signifie «'esprit de clan», un terme qu'il applique a tout groupe
ayant la notion d’'une identité commune de tous ses membres. Cet esprit de
clan (comme ce fut le cas dans la tribu qoraychite qui était dominante a La
Mecque aux débuts de I'expansion de I'islam) permet au groupe de 'emporter
sur ses rivaux. Par la suite, le groupe accumule les ressources économiques
nécessaires a la croissance d’'une société urbaine, qui a son tour favorise

le développement des arts et du raffinement. Le sentiment fondateur de
partage d'un intérét commun s’émousse en raison de rivalités internes.

L’Ftat s’affaiblit, ouvrant la voie & un autre groupe qui prend le relais de la
croissance et s’affirme, entrainant ainsi le démarrage d’'un nouveau cycle.



394 Sixiéme partie : La partie des Dix

Shivin Ebadi : prix Nobel de la paix 2003

Shirin signifie «La douce». Cette femme, aujourd’hui agée de 70 ans, est la
premiére Iranienne a avoir obtenu un prix Nobel de la paix alors méme, ou en
raison du fait que ce pays a été gouverné par les mollahs depuis trente ans.
Avocate de profession et réformiste modérée de I'islam chiite, Shirin Ebadi

a été la premiére femme juge en Iran (1975) et 'une de ceux et de celles qui
ont été écartés du Barreau pour leurs idées en 1979, date du retour en Iran de
l'ayatollah Khomeyni. Depuis lors, celle qui est née dans le sillage de I'ancien
régime ne cesse de militer pour l'affirmation des droits de la défense et la
modernisation du processus judiciaire.

Son pére, déja dans les années 1940 et 1950, était un proche collaborateur du
Premier ministre Mohammed Hedayet, dit Mossadegh (1881-1967), celui-la
meéme qui fut déposé en 1953, deux années a peine aprés son installation,
par le jeune shah Mohammed Reza Pahlavi au motif qu'il avait osé s'opposer
a la nationalisation du pétrole. Or les intéréts des Anglais et des Américains
€taient directement visés par cette politique d’affranchissement de I'un des
plus grands fournisseurs d’or noir au monde. La monarchie dut s'incliner.
Aujourd’hui, Shirin Ebadi lutte contre une autre forme d’obscurantisme : la
mollarchie conservatrice. Bien que musulmane croyante, elle considére que
l'islam - comme le judaisme ou le christianisme - doit pouvoir évoluer vers
une organisation sociale et politique moderne et s’adapter i 'évolution de
notre temps. Hélas, jusqu’a maintenant, I'lran millénaire n'a pas choisi cette
voie et persiste dans son choix de société, d’ailleurs confirmé par les urnes
puisque les «<musulmans modérés» ont perdu les derniéres élections. A elle
seule, Shirin Ebadi a beaucoup fait pour la promotion du statut de la femme
en Islam, en particulier au sein de la cosmogonie iranienne. Bien qu’elle soit
ostracisée par le régime qui n'a pas reconnu officiellement son nouveau
statut, elle se bat pour faire entendre une voix nouvelle et modérée.,

Grand bétisseur devant "Eternel : Sinan

Les annonces de recrutement pour entrer dans I'armée invitent les jeunes

a s'engager pour apprendre un métier. Sinan aurait été un merveilleux
exemple pour étayer ce genre de publicité. En effet, il fut formé au métier
d’architecte par les militaires. Sinan (1489-1588) a méme été le plus grand
architecte de I'lslam, une sorte de Vauban de I'lslam. Il a & son actif 34 palais
et 79 mosquées, sans compter les bains publics, les écoles, les hospices
pour voyageurs, les tombeaux, les hépitaux, les fontaines et les aqueducs -
477 batiments en tout. Les historiens ne savent pas avec certitude lesquels
de ces projets il a mené de bout en bout, ceux qu'il a simplement congus et
ceux pour lesquels il a servi de conseiller architectural, une grande partie du



___ Chapitre 20 : Dix personnalités musulmanes d’hier et d’aujourd’hui 395

travail étant confiée 4 d’autres. En tout cas, les projets les plus remarquables
ont bien été concus et exécutés par Sinan.

Né en Anatolie en 1489, il a été incorporé en 1512 dans les troupes d'élite
de 'armée des janissaires, composées de jeunes chrétiens élevés par le
gouvernement dans la religion musulmane. Sinan a construit des ponts et
d’autres infrastructures militaires pour 'armée. Vers 1539, il s’est orienté
vers les structures non militaires et est devenu l'architecte en chef de
I'empire. Bien que certaines de ses plus petites constructions soient des
chefs-d’ceuvre d’exception, il est surtout renommeé pour trois grandes
mosquées et leur complexes :

|~ La mosquée de Sehzade (Istanbul, de 1543 jusqu’a 1548).
‘-}- 1 La mosquée de Souleyman (Istanbul, de 1550 a 1557).
| »~ La mosquée de Selim (Edirne, de 1569 a 1575), celle qu'il préférait.

Une grande partie de I'aspect actuel du D6me du Rocher a Jérusalem est due
a la reconstruction de Sinan, y compris le travail minutieux de mosaique.

Il a pris comme modele pour ses grandes mosquées le plan des églises
byzantines, avec leur grand dome central, mais il en a modifié I'intérieur
pour dégager le grand hall central de priére sous le déme. Des innovations
techniques dans la conception lui ont permis d’incorporer beaucoup plus de
fenétres dans la partie supérieure afin de baigner de lumiére I'intérieur de

la coupole. A I'extérieur, il a ajouté de plus petits domes et des demi-domes
autour du dome central, dotant 'ensemble d'importants minarets élancés de
chaque coté.

L'Empire ottoman était & son apogée sous Suleyman [*, fournissant au grand
architecte les moyens de concrétiser ses vues dans la pierre. Quand il meurt
en 1588, il est enterré dans un tombeau qu'il avait congu prés de son chef-
d'ceuvre, la mosquée de Suleyman.

Un autre prix Nobel : Naguib Mahfouz

Naguib Mahfouz, le romancier arabe le plus populaire du monde, a recu le
prix Nobel de littérature en 1988. Le jury du prix Nobel a décrit Mahfouz
comme un auteur qui «a travers des ceuvres riches en nuance — parfois
délibérément réalistes, parfois subtilement ambigués —, a donné forme a un
art de la narration proprement arabe qui s'applique a toute ’humanité ».

Né en 1911, Mahfouz a été fonctionnaire du gouvernement égyptien jusqu’a
sa «retraite» en 1971, qui I'a laissé libre d’écrire plus a loisir. Il a écrit
presque quarante romans, dont certains ont été adaptés au cinéma. Ses
premiers romans ont pour toile de fond I'Egypte antique et comportent
des allusions a la société et a la politique égyptiennes contemporaines. Sa



3906 sixieme partie : La partie des Dix

trilogie (1956-1957) dépeint la vie de trois générations d’une famille au Caire
depuis le contexte des événements de la Premiére Guerre mondiale jusqu'au
renversement de la monarchie en 1952. Ces romans sont considérés comme
des archives précieuses de la société égyptienne de I'époque.

Le roman le plus controversé de Mahfouz est celui intitulé Les Enfants de
notre rue (1959). Ce roman retrace I'histoire de la famille Gebelaawi sur
plusieurs générations. En paralléle, les personnages et les événements
renvoient a I'histoire de Mofise, de Jésus et de Mohammed. Le livre a été
interdit dans la majeure partie du monde arabe quand il est sorti la premiére
fois. Vingt ans aprés, Mahfouz a condamné la fatwa de mort prononcée

par Khomeiny contre Salman Rushdie (cf. chapitre 5). Dans sa réponse,

le groupe extrémiste égyptien du djihad islamique a déclaré que tous les
musulmans ont une obligation morale de tuer Rushdie et Mahfouz. En 1994,
des extrémistes ont poignardé Mahfouz a la nuque, mais il a survécu a ses
blessures, et cette agression a été vigoureusement condamnée par le grand
public et par le cheikh Tantawi, le plus haut dignitaire religieux de I'Egypte.
Parmi les autres romans traduits de Mahfouz, vous pourrez vous délecter
a la lecture de Passage des miracles (Sindbad, Actes Sud, 1970 pour la
traduction francaise).

La voix d’Oum Kalthoum (ou Kalsoum)

Pendant plus de quarante-cing ans, Oum Kalthoum Ibrahim a dominé la
scéne musicale de I'Egypte et du monde arabe. Les villageois se réunissaient
impatiemment autour d'un poste radio pour écouter la retransmission
hebdomadaire de ses concerts. Plus tard, les gens se précipitaient au Caire
pour assister le jeudi soir a ses concerts ou elle apparaissait, majestueuse
dans sa robe longue de soirée d'une élégance toute simple. La tessiture de sa
voix, trés étendue et profondément émouvante, était capable de déplacer les
foules. Aprés la guerre de 1967, elle devint, avec le président Nasser, la voix
de I'Egypte a I'étranger.

Oum Kalthoum, que I'on prononce parfois Kalsoum, est née dans un petit
village appelé Tamay al-zahira, province de Dakhaliéh, vers 1904. Son pére
était le directeur de la priére (imam) a la mosquée locale. Elle est allée a
I'école coranique de son village. En entendant chanter son frére plus dgé, elle
a commencé a I'imiter et bient6t fut demandée pour chanter lors de fétes ou
de mariages locaux. Pour éviter les questions embarrassantes, son pére l'a
d’abord habillée en garcon pour chanter en public. La famille s’installa au
Caire en 1923 pour faciliter sa carriére, mais elle n'oublia jamais son village
natal, usant de son influence pour lui permettre d’étre I'un des premiers a
recevoir I'électricité.



Chapitre 20 : Dix personnalités musulmanes d’hier et d'aujourd’hui 397

Son répertoire comporte des chants religieux, des chants d'amour et de
passions humaines, ainsi que des chansons patriotiques. Quand elle mourut
en 1975, plus de quatre millions de personnes suivirent son enterrement, les
gens du peuple arrachant son corps enveloppé des mains des porteurs du
cercueil et le passant de I'un a l'autre pendant les trois longues heures de la
procession funéraire.

Les chansons de la diva égyptienne sont toujours aussi populaires et se
vendent par centaines de milliers. Les rayons de la World Music de la Fnac,
de Virgin et des disquaires spécialisés vous donneront entiére satisfaction.
Vous trouverez également des disques en vente sur Internet. Le lien
www.oumkolthoum.net vous détaillera la procédure.



Chapitre 21

Dix régions musulmanes
sous les feux de I'actualite

T B EEEREEEREEEEEEREFEENENNENEN FEEEEEENEERNENRENNNEN-BIMNEMNHSNIHMNBNJN ]

Dans ce chapitre

P Lislam en Afrique : Nigéria, Soudan

b Lislam en Asie : Bangladesh, Inde, Cachemire, Malaisie, Les Philippines
- LIndonésie, le plus peuplé des pays musulmans

b Lislam dans les Etats balkaniques

b La Russie, ancienne Union soviétique

P Lislam au Proche-Orient : le Liban, la Syrie

> La Palestine et Israél

P+ Lislam au Moyen-Orient : le cas de I'lrak

p» Une nation musulmane au seuil de I'Europe : la Turquie
p» Le Maghreb : Algérie, Maroc, Tunisie, Libye, Mauritanie

O 00RO CEOODEOBOGE O 2 e 0O PODOGSDBOOOOOO0ROO RN

vant les attaques terroristes du 11 septembre, avant la guerre contre

les talibans et contre al-Qaida menée par les Américains, et méme
avant les tensions entre les Etats-Unis et I'lrak dés 2002 et 2003, le monde
musulman était déja fréquemment sous les feux de I'actualité. Les conflits qui
font rage dans diverses régions depuis environ une trentaine d’années sont
assez nombreux, mais certains ne sont évoqués par les médias qu'a certaines
occasions puis retombent dans l'oubli sans disparaftre toutefois. D’autres,
cependant, comme le conflit israélo-palestinien, sont constamment a la une
des journaux télévisés et de la presse.

Ce chapitre vise a vous fournir une information de base sur certains de ces
conflits dont vous entendez parler et sur les grandes régions musulmanes
du monde d’'une fagon plus générale. Il est certain que chaque situation
considérée séparément mériterait d’'étre traitée plus longuement pour
expliquer en détail son histoire, son évolution, les personnes impliquées et
la situation actuelle. Les bréves descriptions qui sont faites dans ce chapitre



400 Sixiéme partie : La partie des Dix -

n’ont pour ambition que de vous donner un aper¢u général des régions
musulmanes dont on parle aujourd’hui et un résumé succinct de certains
conflits que nous n'avons pas encore abordés dans ce livre.

g.,ﬁ\- Pour en savoir plus sur l'utilisation du terme «islamiste » dans ce chapitre,
) utilisé a propos des mouvements politiques musulmans radicaux du
xx® siécle, reportez-vous au chapitre 18.

LAfrique

Ce livre parle peu de I'Afrique, en particulier de 'Afrique subsaharienne.

Le chapitre 18 évoque I'Egypte et mentionne briévement la guerre civile en
Algérie dans le dernier quart du xx° sieécle. LAfrique est évoquée rapidement
dans plusieurs autres contextes. Dans cette partie, nous vous livrons
quelques observations sur le Nigeria et nous envisageons briévement la
situation du Soudan.

Le Nigeria

L'islam est présent dans le nord du Nigeria depuis presque un millénaire
(et plus encore dans d’autres régions de 'Afrique de I'ouest). La plupart des
observations montrent que les musulmans sont maintenant une majorité
dans la population du Nigeria, bien que certains chiffres donnent aux
chrétiens une légére avance.

Depuis I'indépendance en 1960, le Nigeria (140 & 150 millions d’habitants),
pays le plus peuplé d’Afrique, a fait I'expérience d'un régime démocratique,
d’une dictature militaire et de la guerre civile. Le Nigeria étant caractérisé
par un grand nombre d’ethnies et de dialectes, les frictions ethniques sont
plus importantes que la religion dans les conilits, méme si le facteur religieux
a souvent joué un role. Vous ne serez pas surpris d’apprendre que certains
hommes politiques tirent parti de ces tensions religieuses pour servir leurs
propres intéréts.

Faisant partie du califat de Sokoto au xix®siécle, le nord du Nigeria était
naturellement soumis a la loi islamique — un des objectifs de la guerre qui
a €tabli le califat était d'imposer une forme plus stricte de loi islamique.
Apreés I'indépendance, la constitution du Nigeria n’a établi aucune religion
et n'a nulle part imposé la loi islamique. Cependant, nombreux sont les
musulmans qui souhaitérent imposer la loi islamique dans les régions du
Nord principalement musulmanes mais ou existent de petites minorités
chrétiennes. Aussi, il arrive que se produisent des heurts sanglants entre
musulmans et chrétiens dans des villes telles que Kano et Jos, se soldant
par des incendies de maisons, d’entreprises et de lieux de culte (des deux
religions) et par des massacres de foules. Parfois, ces conflits se propagent



Chapitre 21 : Dix régions musulmanes sous les feux de I'actualité ﬂoy

jusque dans la capitale ou dans d’autres villes. Il y en aura certainement
encore d’autres. Cependant, le Nigeria n'a pas été éprouvé par une guerre
civile due aux oppositions religieuses.

On a entendu parler du Nigeria en novembre 2002, quand des musulmans se
sont opposés a la tenue du concours de Miss Univers. Quand un journaliste

a écrit que Mohammed aurait trés bien pu choisir une épouse parmi les
candidates, plus de 200 personnes ont péri dans les émeutes qui ont suivi. Le
Nigeria a également fait parler de lui en 2002 lorsqu'un tribunal a condamné
une femme adultére a la mort par lapidation. En réalité, ce cas n'était pas
isolé, mais jusqu’alors, le gouvernement et le chef de I'Etat avaient toujours
réussi a empécher I'exécution de cette sentence.

Le Soudan

Le Soudan (41 millions d’habitants) a une population en grande partie arabe
et musulmane dans le Nord et une population paienne et chrétienne non
arabe dans le Sud. Le Nord domine le pays politiquement et militairement
depuis I'indépendance. Diverses formes d'islam existent au Soudan, y
compris des mouvements issus de la mouvance du Mahdi datant de la fin du
xix® siecle (c¢f. chapitre 18), des groupes influencés par des mouvements de
renouveau soufi (cf. chapitre 14) et des mouvements islamistes modernes.
Bien qu'il y ait eu des périodes de tréve provisoire, les rebelles du Sud
résistent aux efforts du Nord qui cherche a renforcer sa mainmise sur
I'ensemble du pays, notamment en s’efforcant d’'imposer la loi islamique
comme droit national. Certains accusent le Nord de transformer en esclaves
les prisonniers non musulmans du Sud, ce que nient, bien entendu, les
musulmans et le gouvernement soudanais.

Le mouvement de réforme islamiste principal au Soudan est le Front
islamique national, dirigé par Hassan Al-Tourabi (né en 1932). Al-Tourabi a
exercé diverses fonctions dans le gouvernement dirigé par Al-Bashir et est
considéré par certains comme celui qui exerce réellement le pouvoir dans les
coulisses. Cependant, probablement parce que les personnalités militaires
au sein du gouvernement l'ont jugé trop puissant, il est assigné a domicile
depuis 2000. Al-Tourabi déclare étre un homme humble, sans ambitions
politiques. En raison du rdle joué par le soufisme dans la culture soudanaise,
Al-Tourabi se garde bien d’adopter le discours violemment antisoufi des
wahhabites et adopte une vision plus égalitariste sur les femmes dans I'islam.
Al-Tourabi est I'un des premiers prédicateurs islamistes.

Rappelons ici que depuis 2003, le Darfour, province située dans I'ouest du
Soudan, est le théatre d'un conflit armé violent aux causes complexes et
d’une trés grave crise humanitaire. Le r6le de Al-Tourabi n'est pas clairement
établi. Ce conflit a déja fait plus de 200000 victimes et a provoqué le
déplacement de prés de 2 millions de personnes.



402 Sixieme partie : La partie des Dix

Aujourd’hui, on attend beaucoup de la mission hybride des Nations Unies
et de I'Union Africaine au Darfour (MINUAD) pour pacifier le conflit
apposant les rebelles a 'armée soudanaise et aux milices soutenues par le
gouvernement. Mais de nombreux observateurs dénoncent les moyens trop
limités dont elle dispose pour agir efficacement.

En Asie

Dans cette partie, nous nous intéressons succinctement a quelques pays
asiatiques, notamment le Bangladesh, I'Inde actuelle et le Cachemire.

Le Bangladesh

Le Bangladesh (146 millions d’habitants) a fait partie du Pakistan de 1947

a 1971 et constituait 55 % de la population du pays. Cependant, le Pakistan
occidental dominait le pays militairement, économiquement, politiquement
et linguistiquement. D’autre part, 1600 km de territoire indien séparent le
Bangladesh de la partie ouest du Pakistan.

En 1971, la guerre civile a conduit le Bangladesh a son indépendance,

avec une orientation modérément socialiste. De 1975 & 1991, la nation a

été dirigée par plusieurs chefs militaires, qui ont imprimé une tonalité
islamique modérée au sein du gouvernement. 88 % de la population sont des
musulmans sunnites. Environ 10 % sont hindous.

Depuis 1991, deux partis politiques importants se succédent alternativement
au pouvoir, le mouvement plutot laique de la Ligue Awami, et le parti
nationaliste du Bangladesh (PNB) qui a remporté les derniéres élections

en 2001 dans une coalition avec deux petits partis islamiques. L'un de ces
petits partis est la branche bangladaise de la Jama’at-i-Islami dont le but

est d’établir un Etat musulman appliquant la charia. Les groupes islamistes
militants ne sont pas trés actifs au Bangladesh, mais le petit parti HUJI
(Harkat-ul-Jihad-Al-Islami) a mené des attaques terroristes en Afghanistan,
en Inde et au Cachemire. Un de ses chefs a signé la fatwa de Ben Laden en
1998 ordonnant le djihad contre les Etats-Unis. Bien que des désaccords
occasionnels éclatent entre hindous et musulmans au Bangladesh, les deux
communautés arrivent généralement a s'entendre mieux que dans les autres
pays d’Asie du sud.

L'Inde

L'Inde est un état laique dont la population est principalement hindoue
mais dont 12 a 15 % de la population est musulmane, I'une des plus grandes
communautés au monde. La loi islamique s’applique aux musulmans dans
des domaines tels que le droit de la famille.



Chapitre 21 : Dix régions musulmanes sous les feux de I'actualité 403

Le sentiment nationaliste hindou a grandi ces vingt derniéres années,
augmentant les tensions entre musulmans et hindous et déclenchant

des mouvements de foule violents. Lévénement le plus révoltant fut la
destruction par des militants hindous de la mosquée d’Ayodhya, datant du
xvi® siecle. [Is revendiquaient le fait qu'a une époque antérieure a I'islam se
trouvait a cet emplacement un lieu saint hindou.

Le Cachemire

Le Cachemire est une région principalement musulmane, située dans la
partie nord-ouest de I'Inde. Quand la domination coloniale britannique
prit fin en 1947, le dirigeant local choisit de rattacher cette région a

I'Inde. Les conflits & propos du Cachemire ont provoqué la guerre entre
I'Inde et le Pakistan en 1947, puis de nouveau en 1965. Depuis 1987, des
groupes musulmans militants, opérant parfois avec l'appui, semble-t-il,

du Pakistan, ménent une guerre de libération, aboutissant & des contre-
mesures répressives par les troupes indiennes. Ces conflits ont fait plus
de 60000 morts. Cependant, il est probable que les groupes terroristes
islamistes actifs s’'inscrivent davantage dans la mouvance des extrémistes
islamistes extérieurs au pays plutot que dans la lignée des revendications
musulmanes cachemiries. Un sondage réveéle que 82 % des personnes
interrogées récemment ont déclaré préférer que le Cachemire devienne un
Etat indépendant plutot que de faire partie de I'Inde ou du Pakistan. Ces deux
pays étant en possession de 'arme nucléaire, une guerre totale entre eux
pourrait avoir des conséquences internationales désastreuses.

La Malaisie

La Malaisie (25 millions d’habitants) a une situation unique parmi les pays
musulmans et est parfois regardée comme un modéle d'islam progressiste
et moderne. Lislam a été importé en Malaisie par les négociants aux xiv*
et xve siecles, et aujourd’hui, la Malaisie est musulmane a environ 60 %. Le
gouvernement nationaliste, plutot laique, a du créer une identité nationale
malaise, équilibrant les divergences ethniques et religieuses des trois
grandes communautés — malaise, chinoise et indienne.

Pendant la majeure partie de la période moderne, la Malaisie a ét€ dominée
par la coalition menée par 'ONMU (Organisation nationale malaise unie),
dirigée depuis 1981 par Mahathir Mohammed, qui a démissionné en 2003.

Le parti islamique principal, le PAS (Parti Islam SeMalaysia), milite pour un
Etat islamique. UONMU a réussi a faire accepter sa propre version d’une
islamisation modérée, tout en préconisant le pluralisme, le capitalisme et la
modernisation. Mahathir aspira a jouer un role prépondérant dans le concert



404 Sixieme partie : La partie des Dix N

des nations musulmanes, offrant une autre approche de I'lslam dans le
monde moderne.

Mahathir a été un dirigeant de type autocratique et ses manceuvres
politiciennes pour aboutir a 'emprisonnement de son ministre respecté,
Anwar Ibrahim, a la fin des années 1990, a attiré sur lui 'opprobre de

la communauté internationale. Aujourd'hui, la Malaisie fait montre d'un
dynamisme économique spectaculaire. Sa capitale, Kuala Lumpur, qui
compte plus de 1,5 millions d’habitants, est I'une des mégalopoles les plus
attractives du Sud-Est asiatique.

Les Philippines

Les mémes négociants et soufis qui ont apporté I'islam en Malaisie et en
Indonésie 'ont véhiculé aussi dans la partie sud des Philippines, ot les
musulmans constituent entre 5 et 9 % de la population. Des sultanats
indépendants ont été établis, mais la domination musulmane ne s'est pas
étendue au Nord du pays. Quand les Espagnols se sont installés au xvi® siécle,
ils ont essayé de prendre le contrdle de la totalité des Philippines. Lors de
I'indépendance en 1947, le nouveau gouvernement a réclamé la totalité de
I'archipel.

Le MNLF (Front moro de libération nationale) a mené la lutte pour
I'indépendance ou I'autonomie des régions musulmanes du Sud. Apres
quelques accrochages, le gouvernement s’est engagé a mettre en application
a ses propres conditions l'accord signé a Tripoli le 2 septembre 1996,

mais jamais entiérement ratifié. En mars 2000, le petit groupe de militants
extrémistes, le groupe Abou Sayyaf (« Celui qui porte 'épée»), qui a fait
sécession du MNLF, s’est engagé dans des activités terroristes, pratiquant
notamment les enlévements (cinquante-huit personnes dans une école de
Basilan et dix touristes occidentaux capturés en Malaisie). Abou Sayyaf
pourrait avoir eu des liens avec al-Qaida et est, depuis, en opposition avec le
MNLF.

L’Indonésie, pays musulman le plus peuplé
au monde

C'est en Indonésie (241 millions d’habitants) que se trouve la plus importante
communauté musulmane au monde, méme si les chrétiens y sont toujours
nombreux et qu'il v a quelques communautés hindoues dans certaines
régions. Comme la Malaisie, 'Indonésie a connu un développement
économique significatif jusqu’a 'effondrement asiatique des années 1990.



Chapitre 21 : Dix régions musulmanes sous les feux de I'actualité 405

Le contexte culturel de I'Indonésie et de la Malaisie, ainsi que celui des
Philippines, est sensiblement différent de I'islam tel qu’il est vécu en Asie du
Sud ou dans d’autres pays, bien que I'islam se soit introduit dans ces trois
pays le long des itinéraires commerciaux. Les négociants et des soufis ont
été plus les vecteurs principaux de propagation de l'islam que la conquéte ou
I'immigration de masse de musulmans venus d’autres pays. Lensemble de la
région du Pacifique est aussi sensiblement influencé par le Japon et la Chine,
et par conséquent I'éthique confucéenne (en général mais pas telle ou telle en
particulier) constitue le socle sur lequel vient se greffer I'islam qui s’adapte a
une culture locale différente de celles rencontrées dans d’autres régions du
monde.

Lislam s'est étendu progressivement en Indonésie depuis les villes
commercantes cotiéres a partir du xu® siécle. Bien que la majorité de la
population soit devenue musulmane, I'islam indonésien a aussi incorporé
des éléments issus de la tradition locale, aboutissant a une forme d’islam
plutot facile a vivre. Par la suite, au retour d'un pélerinage a La Mecque,
certains musulmans sont revenus déterminés a purifier I'islam indonésien
de ses éléments jugés non musulmans. Ce ne fut pas bien accueilli par les
autorités musulmanes locales. Le colonialisme hollandais et 'occupation
japonaise pendant la Deuxiéme Guerre mondiale ont ajouté des facteurs de
complication supplémentaires.

Un mouvement nationaliste laique puissant a surgi, de méme qu'un
mouvement communiste bien plus laiciste encore. LIndonésie unifiée a
émergé apres la Deuxiéme Guerre mondiale, non pas sur la base de l'islam
mais sur la proclamation par le président Sukarno des «cinq principes»
(pancasila), comprenant le nationalisme et le monothéisme. Les efforts

des partis musulmans en faveur de la création d’'un Etat musulman n’ont
pas recueilli la majorité des voix, en dépit de la présence d’'une importante
communauté musulmane. Lislam a été accepté par un gouvernement de
plus en plus autoritaire, dirigé par Sukarno, comme une force religieuse

et culturelle qui n'est pas inquiétée tant qu’elle ne conteste pas le
gouvernement en place. La menace d'un revirement communiste local au
milieu des années 1960 a abouti a 'éviction de Sukarno et & un rdle accru
des militaires dans un régime dirigé par le général (président) Suharto. Bien
que les wahhabites soient actifs en Indonésie pour soutenir les mouvements
réformistes islamistes et aider financiérement les écoles islamiques

(comme ils le sont également en Malaisie et au Pakistan), I'islam indigéne
traditionaliste demeure un contrepoids solide. Les partis islamiques ne
constituent guére une menace importante pour le régime de Suharto.

Le plus grand parti islamique est le NUD (Nahdatul Ulama), dont le chef,
Abdurrahman Walid, a été choisi comme président aprés la chute de Suharto.
Il pronait la démocratie, le pluralisme, la tolérance et le respect des droits

de I'homme universels, mais il n'a pas particulierement bien réussi comme
président et a été remplacé par son vice-président, Megawati Sukarnoputri,
une femme (comme il y en a déja eu plusieurs a la téte de ce pays et dans



406 Sixieme partie: La partiedesDix

d’autres pays musulmans). Aprés un attentat a 'explosif dans une boite de
nuit en octobre 2002 & Bali, le gouvernement a pris des mesures de répression
al'encontre des groupes radicaux islamistes, tels que la Jemaa Islamiya, et

a arrété son chef spirituel, Abou Bakar Bashir, qui a nié toute affiliation de

sa part a ce groupe et a attribué I'attentat de Bali a la CIA américaine. Ces
groupes se sont développés au cours de ces derniéres années en optant pour
des actions extrémistes aprés leur échec a gagner suffisamment la confiance
populaire pour remporter les élections et accéder au pouvoir.

La Jemaa Islamiya est un groupe islamiste radical dont le but est d’établir un
Etat panislamique qui inclurait 'Indonésie, la Malaisie et les Philippines du
Sud. On suppose qu’il a des liens avec al-Qaida. En vérité, le déterminisme
économique et la compétition mondialisée dans la région laissent peu de
place a cette hypotheése.

L'islam dans les Etats balkaniques

La Bosnie-Herzégovine, le Kosovo et '’Albanie ont des communautés
musulmanes importantes dont ’histoire remonte a I'époque de I'Empire
ottoman. Aprés la Deuxiéme Guerre mondiale, la Bosnie-Herzégovine et

le Kosovo ont fait partie de la Yougoslavie, alors que I’Albanie devenait un
Etat communiste & part. Environ 20 % de la population de la Yougoslavie
était musulmane avant son démantelement en 1992, dont 40 % en Bosnie-
Herzégovine. Prés de 70 % des Albanais sont musulmans, mais l'identité et la
liberté religieuses ont été restreintes en Yougoslavie — aujourd’hui défaite - et
en Albanie pendant la période communiste. Les Serbes sont majoritairement
orthodoxes (chrétiens). Le Monténégro, dont les relations futures avec la
Serbie sont incertaines, a une minorité musulmane qui représente a peu
prés 15 % de la population. Ce qui est siir, c’est qu'une partie de la définition
concréte de I'islam européen se joue dans cette région enclavée et mal
connue.

La Bosnie-Herzégovine

Avec le démantélement de la Yougoslavie en 1992, la Bosnie-Herzégovine a
déclaré son indépendance. C’est une nation multireligieuse et multiethnique
composée des Bosniaques musulmans, et des Croates et des Serbes
chrétiens. En 1992, les Bosniaques musulmans étaient fortement laicisés,

La Serbie, puissance dominante dans ce qui est demeuré de la Yougoslavie,
a envahi la Bosnie & peu prés en méme temps que les communistes se sont
retirés d’Afghanistan. Beaucoup de moudjahidin recherchaient un terrain
d’action ol poursuivre le djihad, et environ 4000 d’entre eux ont atterri en
Bosnie pour combattre les Serbes.












4 ’0 Sixiéme partie : La partiedes Dix —

C’est 14, en effet, avec I'accord tacite de I'armée israélienne que les troupes
phalangistes libanaises massacrérent plus d’un millier de civils palestiniens
pris au piege du camp de réfugiés, ce qui souleva l'indignation de toutes les
consciences a travers le monde, y compris dans la gauche israélienne. Les
deux années 1975 et 1976 furent les plus sombres de I'histoire palestinienne.

En mai 2000, 'armée israélienne s'est retirée, et les forces du Hezbollah ont
rapidement occupé ses positions, en militant pour I'établissement d’un Etat
musulman au Liban et pour I'élimination de I'Etat d'Israél. En 2004, et apres
trois décennies de présence syrienne au Liban, le Conseil de Sécurité de
'ONU a exigé le retrait des forces syriennes du Liban. Aujourd’hui pourtant,
et aprés plusieurs années agitées, I'incertitude politique perdure dans le
pays et le conflit entre la majorité antisyrienne et 'opposition, soutenue par
Damas et Téhéran, empéche pour I'heure I'élection d’'un président.

Pour bien apprécier la complexité de la situation, Liban, nation martyre (Pity
the Nation), le fameux livre de Robert Fisk, correspondant de guerre et
envoyé spécial du Times au Proche-Orient, vient de paraitre en francais (A&R
Edition/Panama, 2007), augmenté d’un supplément intitulé Post-scriptum
une tragédie ol il relate jour aprés jour les conditions de I'assassinat en 2005
de Rafic Hariri, ex-Premier ministre du Liban. Cette somme personnelle sur le
Liban a été saluée par toute la presse internationale.

La Syrie

La Syrie (18 millions d’habitants) est un Etat & parti unique otl le parti
socialiste Ba'ath dirige le pays depuis 1963, date & laquelle une union de
cing ans avec 'Egypte vola en éclats. Un soulévement islamiste (des Fréres
musulmans) dans la ville de Hama en 1982 a été impitoyablement écrasé, et
10000 a 25000 personnes environ ont été tuées sur ordre du gouvernement.
Depuis lors, aucune opposition islamiste efficace n’a agi légalement en Syrie.

Hafiz Al-Assad a été président de 1967 jusqu’a sa mort, le 10 juin 2000, ot

son fils, Bachar, lui a succédé en s'appuyant sur un référendum ot il a été
plébiscité par un vote univoque de 97,29 % des suffrages. La famille Assad
vient d’'une mouvance musulmane, les alaouites (cf. chapitre 15), qui a des
croyances musulmanes assez peu orthodoxes. Le voisinage de la Syrie divise
et oppose frontalement une grande partie de I'élite libanaise.

La Palestine et Israél

A la fin du xix° siécle, le mouvement sioniste a commencé a favoriser
I'immigration juive en Palestine avec I'idée d'y rétablir une patrie juive.
Incapables de parvenir a un accord entre Juifs et Arabes, les Anglais, qui
avaient alors la mainmise sur la Palestine aprés la Premiére Guerre mondiale,



Chapitre 21 : Dix régions musulmanes sous les feux de I'actualité 4 7 7

ont confié le probléme aux Nations unies en 1947. Un plan de partition du
pays élaboré par les Nations unies fut accepté par les Juifs mais rejeté par les
Arabes. Aprés le retrait britannique en 1948, les Juifs ont déclaré la naissance
de I'Etat d’Israél, et les nations arabes environnantes ont envoyé des troupes
pour combattre ce nouvel Etat. Les Palestiniens furent délogés des zones
sous contrdle juif. Quand des armistices ont été signés en 1949, Israél
contrdlait 75 % de la Palestine. A 'époque, la population juive ne représentait
pas plus de 30 % du total (11 % en 1922). Pendant la guerre de 1967 entre
Israél et ses voisins arabes, Israél a envahi les territoires situés sur la rive
ouest du Jourdain (Cisjordanie).

Des lors, I'OLP, dont le siege était en Tunisie, est devenu la voix principale
des Palestiniens. LOLP, qui comptait aussi bien des Arabes chrétiens

que musulmans, pronait la création d’un Etat unique laique en Israél qui
incluerait a la fois les juifs, les chrétiens et les musulmans. Son chef, Yasser
Arafat (mort a Clamart [France] le 11 novembre 2004), idole du monde arabe,
a fait preuve d’'une capacité étonnante de survie a chaque nouvelle crise.

Au cours de la guerre de 1973, Israél a pris le contrdle du Sinai 4 'Egypte

et du plateau du Golan 2 la Syrie. Alors que le Sinai est restitué a 'Egypte
depuis le 26 mars 1979, suite aux accords de Camp David, le Golan demeure,
aujourd’hui encore, sous le contrdle d’Israél.

La premiére Intifada (nom donné au soulévement palestinien spontané et
populaire ou «Révolte des pierres») a commencé a la fin de 1987 et a suscité
la création du mouvement islamiste radical Hamas, une ramification des
Freres musulmans en Palestine dirigée par Ahmad Yassin. Le Hamas a fait un
programme en trois points :

[| »~ renouvellement spirituel individuel,
i 1~ réseau étendu de services sociaux et éducatifs,

§ 1 action militaire contre Israél.

Son objectif ultime est de chasser les Juifs et de créer un Etat islamique
comprenant toute la Palestine. En 1988, I'OLP a accepté I'existence de
I'Etat d’Israél, ce qui a préparé le terrain pour les accords de paix d'Oslo
(13 septembre 1993).

Aux termes de ces accords, les Israéliens devaient se retirer par étapes de
88 % de la Cisjordanie, pour aboutir i la constitution d’un Etat palestinien
indépendant. En conséquence, en 1994, Arafat et I'OLP ont mis en place une
Autorité nationale palestinienne (ANP), dont Arafat devint le président. Mais
sa responsabilité a été brimée dés le départ. Il s'agissait en effet d'exercer
une autorité policiére limitée dans certaines parties de la bande de Gaza et
de la Cisjordanie. Israél a qualifié cet accord de «généreux». Ses adversaires
I'ont qualifié d’ «impossible». [sraél garderait le contrdle de la sécurité dans
des zones importantes de I'Etat palestinien qui serait lui-méme divisé en



4 ]2 sixieme partie : La partie des Dix _ SRS

quatre zones différentes séparées par des zones maintenues dans le giron
d’Israél.

Israél a tardé a restituer a 'TANP certaines zones, attendant que toutes

les attaques contre Israél aient cessé. Cela ne risquait pas de se réaliser

car le Hamas et le Djihad islamique n’étaient pas parties prenantes de cet
accord, et I'Autorité palestinienne n'avait pas les moyens de I'imposer. Israél,
contrairement aux résolutions des Nations unies et & la pression américaine,
a continué les implantations de colonies juives sur la terre qui devait faire
partie de I'Etat palestinien. En septembre 2000, le ministre de la Défense
israélien Ariel Sharon, dans le but de récupérer des voix israéliennes aux
prochaines élections au poste de Premier ministre, a fait une incursion

sur I'esplanade des Mosquées (mosquée d’Al-Agsa) a Jérusalem. Les Juifs
m'étant normalement pas autorisés (méme par le gouvernement israélien)

a venir dans cette zone, les musulmans ont tout naturellement considéré
cette visite, faite avec force publicité et sous escorte policiére, comme une
provocation. A partir du 28 septembre 2000, les protestations musulmanes et
les représailles israéliennes a ces protestations ont provoqué une deuxiéme
Intifada. Des actions militaires, précédemment confinées a la Cisjordanie, ont
été entreprises par le Djihad islamique et le Hamas en Israél - des centres
commerciaux, des autobus et des événements festifs ont été visés, aussi bien
que des cibles militaires. Cela a 1égitimé des incursions israéliennes dans les
territoires de I'Autorité palestinienne et la destruction des infrastructures
civiles palestiniennes.

La question palestinienne demeure le meilleur ferment d'unité des
musulmans au plan politique et le principal obstacle & 'amélioration

des relations entre musulmans et Américains, en raison du soutien
inconditionnel des Etats-Unis & Israél. Aprés la réélection début 2003 de
Sharon (né en 1928) comme Premier ministre a une majorité écrasante et sa
mort «clinique », puis I'arrivée au pouvoir d’Ehud Olmert, les perspectives
pour une amélioration des relations entre Palestiniens et Israéliens
demeurent trés faibles (c’est un euphémisme !). Aujourd’hui 'Autorité
palestienne (Mahmoud Abbas) souhaite la création d’un Etat palestinien.
Mais les tensions interpalestiennes entre le Fatah et le Hamas complexifient
encore la situation, tandis que le blocus Israélien de Gaza, au mains

du Hamas depuis juin 2007, font craindre le pire aux observateurs
internationaux.

Vous entendrez peut-étre parler de Septembre noir. Cette date constitue un
traumatisme particulierement douloureux pour les Palestiniens. En effet,

le 17 septembre 1970, 'armée jordanienne méne un combat fratricide et
sanglant contre les fedayine de 'OLP. Cette miniguerre se terminera par une
boucherie, des centaines de combattants palestiniens ayant été exterminés.
Aprés ce drame, 'OLP a décidé de s’installer a Beyrouth (Liban).













4 76 Sixiéme partie : La partie des Dix

parti des travailleurs du Kurdistan. Le chef, Abdullah Ocalan, arrété en
février 1999, condamné a mort en juin de la méme année avant de voir cette
condamnation commuée en un emprisonnement a vie, est encore derriére les
barreaux.

L'ensemble maghrébin

LAlgévie

Pays francophone, I'Algérie (33 millions d’habitants) a été sous domination
francaise pendant un siécle et demi, et ce depuis 1830. Aprés son
indépendance (1962), elle s'oriente d’abord vers le systéme socialiste qu'elle
ne peut mettre en ceuvre complétement ni voir aboutir. La composante
sociale est aujourd’hui a trés forte majorité musulmane. Un islam sunnite
essentiellement, bien que la région du M'zab (la pentapole du M’zab) soit
habitée par une catégorie de musulmans appelés les ibadites, une sous-
division des kharidjites (cf chapitre 15).

La particularité de cet islam s'est manifestée au lendemain de la victoire d'un
parti islamiste, le FIS (Front islamique du salut) qui, dans les années 1980 et
1990, a mobilisé une grande partie de I'électorat populaire. Ayant remporté
les élections législatives lors du premier scrutin pluraliste, le FIS a révé un
moment & la fondation d'une République islamique 4 I'image de celle qui
venait de s'imposer en Iran. Pénétré par différents courants divergents, le
FIS ne put voir son réve s’accomplir. Peu de jours aprés la proclamation des
résultats — la presse laique a alors parlé d'un «raz de marée islamiste» —, les
«généraux» — qui sont les vrais maitres du pays - mirent brutalement fin au
processus de démocratisation du pays. Ce fut dans I'immédiat la suspension
du résultat du vote, jugé par trop dangereux pour la survie méme du FLN,
qui était alors accusé de toutes les tares du systéme dont le népotisme,

la gabegie, la corruption, le manque de transparence et le clanisme. La
suppression du FIS en tant qu'organe représentatif de I'opposition religieuse
au systéme instauré par le FLN depuis l'indépendance s'est avérée contre-
productive. Ce fut le début de la «décennie noire», une expression qui
désigne la rupture du processus électoral, I'interdiction du FIS et de

toutes les obédiences religieuses, la chasse aux militants islamistes, leur
emprisonnement, et finalement la constitution d’'un maquis religieux aux
abords de la capitale.

La rapidité avec laquelle les organes politiques du FIS et des autres partis
religieux se sont transformés en groupuscules armés a surpris tous les
observateurs de la scéne algérienne. Plus de 150000 morts ou disparus ont
résulté de la lutte fratricide qui a opposé, dix années durant, d’'une part les
forces de I'armée dans toutes ses composantes (militaires de rang, services
de sécurité, gendarmes, policiers, gardes communaux, etc.) et, d'autre part,



__ Chapitre 21 : Dix régions musulmanes sous les feux de I'actualité 4 1 7

les éléments armés qui tiennent les différents maquis et qui se sont, depuis,
organisées en katiba et finalement en petits émirats. La violence des attaques
surprises des groupes armés — qui agissaient essentiellement la nuit — et la
répression méthodique des services de I'ordre de I'armée, et de 'armée elle-
méme, ont montré le grave fossé qui s’est creusé entre les différents clans
au pouvoir (et ceux qui leur contestent ce pouvoir). Un lourd traumatisme
collectif s'en est suivi. Depuis, la population est meurtrie de voir que des
Algériens peuvent en arriver & de tels excés pour des questions liées au
pouvoir, a son partage et a sa transmission. La rente pétroliére est I'une des
clés de la situation de blocage que connait le pays. Le traumatisme a touché
en pleine croissance une nation algérienne qui, depuis trente ans, cherche a
se hisser au rang des puissances méditerranéennes comme 'Espagne ou la
Gréce et sortir ainsi de son sous-développement endémique.

Aujourd’hui, aprés que beaucoup de sang a été versé, une nouvelle
génération de musulmans modérés semble prendre fait et cause pour la
réalité complexe du terrain afin de se constituer en une alternative crédible.
Le pouvoir s'est par ailleurs adjugé des prérogatives étendues, dont
linstauration d’un couvre-feu et 'établissement d’'un Etat d’exception qui

a duré plusieurs années. Depuis qu'ils ont été instaurés, I'état d'exception,
I'état de siége, le couvre-feu et les innombrables points de contrdle sur les
axes routiers du pays ont donné de I’Algérie I'image d'un pays militarisé a
outrance. Le maintien de certains points de contréle sur les plus importants
axes routiers est vu comme une survivance de cette période troublée.
L'exception est devenue la régle, tandis que le factuel s’est mué en une
donnée récurrente de I'analyse politique dans ce pays. Lislam prend
toutefois les allures d’'un axe fondateur et non négociable de la vie collective.
Tout fonctionne comme si le paradoxe d’'une guerre civile meurtriére devait
produire en méme temps des garanties morales et spirituelles pour qu'une
identité religieuse, plutdt relachée il y a une trentaine d’années, se précise
désormais et devienne I'un des déterminants de base de la personnalité
nationale.

Le Maroc

Au yeux des Francais, le Maroc (30 millions d’habitants) est devenu l'un
des pays familiers les plus appréciés et, partant, celui que I'on visite le
plus souvent. Avec la Tunisie, il est la destination touristique principale du
Maghreb. Il faut dire que les compagnies aériennes pratiquent des tarifs
souvent trés intéressants, que Tanger, a la pointe nord du pays, n'est qu'a
trois quarts d’heure de I'Espagne et que la desserte maritime ne cesse
jamais.

Le Maroc dispose d'un systéme de gouvernance qui lui permet d’associer
trés largement les élites religieuses aux prises de décision a long terme. Le
maillage associatif, la petite et moyenne bourgeoisie ainsi que les cadres
contribuent positivement a la stabilité du régime. Mais selon la thése la plus



4 18 Sixieme partie : La partie des Dix

courante dans les années 1980, c’est la paysannerie — encore importante —
qui est «le défenseur naturel du trone». Aujourd’hui, le Maroc est en butte

a plusieurs problémes majeurs dont certains sont des défis, d’autres des
carences. La premiére de toutes les carences est sans doute le trés fort
clivage social. Entre la couche la plus basse et celle qui dirige le pays, ily a
un dénivelé de richesse qui va dans une échelle graduée de 100 dirhams par
famille de 1 4 1000. Pour 100 dirhams gagnés a la sueur de son front par un
ouvrier modeste, le cadre gagne 10000 dirhams, voire plus. Evidemment, une
classe de rentiers s'est depuis longtemps emparée des rouages du Makhzen
et compte le protéger contre vents et marées.

Lenjeu est 'ouverture économique du pays a 'Europe et, partant, au reste de
la planete. Le Maroc semble de ce point de vue avoir pris une certaine avance
sur ses voisins, Non seulement la mondialisation ne lui fait pas peur, mais

il semble la prendre a bras le corps. Le tourisme est le fer de lance de cette
politique qui, en effet, manque des atouts — hydrocarbures essentiellement -
dont dispose I’Algérie voisine. Le savoir-faire marocain est reconnu dans tous
les domaines de 'accueil, de I'htellerie, de la cuisine, de I'artisanat et de la
petite entreprise de transformation.

La Tunisie

C’est un parti nationaliste qui dirige la Tunisie (10 millions d’habitants)
depuis qu'elle a gagné son indépendance a I'égard de la France en 1956. Feu

le président Habib Bourguiba (1903-2000), chef du Néo-Destour, y a instauré
un Etat laique et moderne. Il a géré ce pays a la maniére d’un despote éclairé,
paternaliste, charismatique et populaire. En 1975, il imposa au parti socialiste
destourien (parti unique) de le nommer président a vie, mais, en 1987, il

fut destitué par Zine el-Abidine Ben Ali, actuel président de la République.
Grace & son statut personnel, la Tunisie se différencie de la plupart des pays
maghrébins. En effet, le statut de la femme y est parmi les plus avancés du
monde arabe et méme musulman, excepté, peut-étre, la Turquie.

Le parti islamiste d’an-nahda (« parti du renouveau») a obtenu un certain
succés aux élections de 1989. Le gouvernement, ayant pris la mesure de la
guerre civile en Algérie, a voulu éviter de se retrouver dans la méme situation
(et naturellement en gardant le pouvoir). Il a donc sensiblement renforcé sa
lutte contre les islamistes.

Il a en particulier interdit le parti d’an-nahda. Son chef, Rachid
Al-Ghannoushi (né en 1941, et de son vrai nom Rached Kheriji), a été
emprisonné en 1981 (jusqu'en 1984) puis de nouveau en 1987 (jusqu'en

1988) ; il est envoyé en exil a Londres au début des années 1990, ol il obtient
l'asile politique (1993).



Chapitre 21 : Dix régions musulmanes sous les feux de I'actualité

Malgré ces carences, reconnues par les autorités elles-mémes, la Tunisie
demeure I'un des pdles les plus stables de la zone Maghreb. Son économie,
essentiellement touristique, a explosé. Le tertiaire a également trouvé une
terre d'accueil ou il pouvait s'épanouir. Il faut dire que les délocalisations de
grandes sociétés de service ou de petites manufactures sont a 'avantage trés
net de la rive sud de la Méditerranée et en particulier de la Tunisie. Mais a cet
égard, I'Inde, le Pakistan et la Chine sont des adversaires redoutables.

Le résultat est qu'une bourgeoisie moyenne, plutét dynamique, s’est peu a
peu constituée, tandis que les abords des grandes villes deviennent jour
aprés jour méconnaissables. Les 10 millions de Tunisiens aspirent a vivre
dans un Etat indépendant, mais solidaire avec les autres pays du Maghreb.
C’est sans doute 1 le seul point noir de toute la région, a savoir I'absence de
volonté politique partagée par les cing pays de I'Union du Maghreb arabe
(UMA) en vue de constituer les Etats-Unis du Maghreb.

La Libye

Ce pays regroupe les anciennes provinces de Tripolitaine, du Fezzan et de

la Cyrénaique, et s’étend sur 1759500 km? (3 fois et demie la France) pour
une population cinquante fois moindre, soit 6 millions d’habitants. Pays

neuf et vieux a la fois — dans I'Odyssée, Homeére y situe déja I’épisode des
lotophages —, la Libye vient d’étre redécouverte a 'occasion de l'affaire

des infirmiéres bulgares et du médecin palestinien. Mais son potentiel
économique immense la protége des turbulences que d’autres pays auraient
pu vivre en de pareilles circonstances. Ces turbulences ont duré plus de
trente ans, de 1986 jusqu’a 2007 : bombardements américains du QG de
Kadhafi (né en 1942, de son vrai nom Mouammar al-Guaddafi) en 1986, crash
de I'avion de la Pan Am au-dessus de Lockerbie, en Ecosse (1988), et crash de
'avion de I'UTA au-dessus du Ténéré (Tchad) en 1989. Il s’ensuit un isolement
diplomatique au sein de la Ligue arabe, tandis que le blocage onusien durera
de 1992 jusqu’a 1999.

Aujourd’hui, la Libye offre aux Occidentaux des débouchés extrémement
intéressants. Il n'est pas un jour sans son lot de contrats mirifiques passés
avec les grandes compagnies pétroliéres, les trusts de 'armement, I'aviation
civile, le chemin de fer, les ports, les routes, les barrages.

Pourtant, il est un aspect de la Libye que nous ignorons a peu prés
complétement : ses vestiges archéologiques disséminés comme un collier de
perles autour de Tripoli, la capitale. Les plus fameux sont les sites de Leptis
Magna et de Sabratha. En Cyrénaique, il y a Cyréne et Qosayr ad-Daffah,

dans le sud de Tobrouk, la fameuse ville frontiére de 'Egypte ol se distingua,
naguére, le général allemand Rommel, I'un des inventeurs du concept de
blitzkrieg, la guerre éclair. On peut se mouvoir avec une certaine émotion non
pas dans des sites ordinaires, mais dans des villes antiques parfaitement
conservées. Par on ne sait quel enchantement, le visiteur moderne est vite

419



420 Sixieme partie : La partie des Dix

plongé dans 'amphithéatre, 1a méme o1, jadis, des gladiateurs livraient leurs
mortels combats. Plus loin, on imagine encore un groupe de musiciens jouant
de la harpe ancienne et de la flite de pan. L3, ce sont les thermes, la-bas
l'agora, le lieu du marché et, plus loin, au bord de la mer Méditerranée, les
villas cossues ou Septime Sévére a vu le jour.

La Mauritanie

Indépendante depuis 1960, la République islamique de Mauritanie se présente
comme |'un des pays musulmans les plus tolérants de la planéte. S'il n'y

avait ses nombreux esclaves — évalués a plus de 200000 -, véritable talon
d’Achille et dont une troisieme loi d’abolition vient d'étre votée (8 aofit 2007),
il aurait pu tre un pays modéle par son développement social, humain et
religieux. Peu d’habitants, 3 millions tout au plus, une pratique coutumiére,
des rites simplifiés et un réel goiit pour le savoir coranique, un peu comme
au Sénégal et au Mali, deux pays voisins. A cela s'ajoute un mode de vie fondé
sur la péche traditionnelle et sur le pastoralisme. Outre le cuivre a Akjouit,

et bientot le pétrole en pleine mer, plusieurs centaines de milliers de tétes

de camélidés, des ovins, des bovins et des caprins en constituent la richesse
principale. Le mode de vie est resté trés proche de la vie paysanne, mais
I'exode rural a depuis longtemps fait exploser la démographie des villes -
avec tous les aléas des grandes métropoles —, dévorant le cadre urbanistique
si singulier de villes comme Atar, Tidjikja ou Aioun el-Atrouss. A Nouakchott
méme, un grand bidonville l1épreux porte le nom de «Dépotoir». La
mystérieuse cité de Chinguetti, ancien lieu de savoir enclavé, est prisonniére
de la mer de sable qui I'environne et qui, en méme temps, la conserve.
Partout I'islam sunnite est pratiqué avec pondération et gravité. La monnaie
locale est I'ouguiya, la langue vernaculaire est I'arabe (hassaniya), tandis que
le costume de féte, constitué d’'une ample tunique bleue pale ou blanche qui
descend jusqu’aux chevilles, est un mélange entre le vétement touareg d'une
part, y compris pour le chéche, et le style urbain du Sénégal.

Les deux instances majeures qui regroupent les musulmans (la Ligue arabe
d’un coté, avec ses 22 pays membres, et I'Organisation de la Conférence
islamique (OCI) de l'autre, avec ses 51 Etats membres) avancent le chiffre
approximatif de 1,3 milliard de musulmans sur une planéte qui regroupe
aujourd’hui un peu plus de 6 milliards d’ames.

Voici les pays musulmans qui n'ont pas été sélectionnés dans la liste des
dix : Afghanistan (29 millions d’habitants — cf p. 352-353) ; Arabie Saoudite
26,7 millions d’habitants — cf. p. 343-344) ; Djibouti (700000 habitants) ;
gypte (73 millions d’habitants) ; Emirats arabes unis (4,5 millions
d’habitants) ; Iran (69 millions d’habitants - ¢f. p. 349-352) ; Jordanie
(6 millions d’habitants) ; Koweit (2 millions d’habitants) ; sultanat d’'Oman
(2,3 millions d’habitants) ; Pakistan (162 millions d’habitants) ; Qatar
(900000 habitants) ; Somalie (8,3 millions d’habitants) ; Yémen (20 millions
d’habitants).



Septieme partie
Annexes

GRICKTERNANT

« Les cing convictions de base de l'islam m'ont
vraiment changé la vie.
Avant, mes convictions, c'était de ne pas me faire avoir
par la publicité, de ne pas manger du poissen de la
veille et de cirer mes chaussures avec application. »



Dans cette patrtie...

uand démarre I'année musulmane ou le jeline de ramadan cette année ? Le
wee~ Calendrier musulman est un calendrier lunaire (basé sur la lune), contrairement
au calendrier occidental qui est solaire (basé sur le soleil). Dans cette partie,
vous trouverez la liste des mois du calendrier musulman avec leurs noms et vous
apprendrez comment convertir n'importe quelle date occidentale en date musulmane
correspondante, et inversement.

Cette partie comporte également un glossaire des termes techniques les plus
importants, notamment des mots arabes, avec leur explication et quelques termes
persans. Reportez-vous au glossaire chaque fois que vous rencontrez un terme
inconnu ou difficile & comprendre, méme si bien siir nous n'avons pas pu y inclure
tous les termes difficiles.

Si vous avez envie d’en savoir un peu plus, I'annexe C vous livre quelques pistes de
lecture afin de parfaire vos connaissances et satisfaire votre curiosité.

Enfin, une chronologie de l'islam des origines a nos jours et un dictionnaire des
noms propres pourront - nous l'espérons - satisfaire I'intérét de chacun en offrant
des ressources conséquentes.



Annexe A

Le calendrier musulman

[ BE BN BE BN BN BN BN NN BN BN BN BN SN BN OB BN OBE BN BN BN BN BN BN BN BN BN BN ONE BN BN BN OBE BN NN BN ONE BN BN NN BN OGN BE NN BN BN BN BN BN

out comme les chrétiens datent leur calendrier & partir de la naissance de

Jésus et les juifs a partir de la date traditionnelle de la création du monde,
les musulmans, eux, font démarrer leur calendrier a partir de 'émigration
(hijra) de Mohammed et de ses disciples de La Mecque a Médine en I'an 622
de notre ére (ap. J.-C.). Ainsi, I'année 622 correspond a I'an 1 de I'hégire
(1AH). De plus, les musulmans commencent 'année au jour ol U'hijra a eu
lieu. Ainsi, le 16 juillet 622 correspondra a 1 mouharram (premier mois de
I'année musulmane) de 1 AH (anno hijrae, 'année de '’hégire).

La plupart des livres publiés par des éditeurs non musulmans se contentent
d’indiquer les dates du calendrier occidental. Ce n'est pas étonnant étant
donné que la majeure partie du monde emploie désormais ce calendrier
occidental, méme si, parfois, un autre type de calendrier peut étre utile.
Jusqu’a il y a cing ans, le Jérusalem Post (un journal juif) imprimait la date

du jour en haut du journal dans le calendrier chrétien, juif et musulman.

A vrai dire, je ne sais pas trés bien a partir de quand, mais un beau jour ils
ont supprimé la date correspondant au calendrier musulman. Je suppose
(peut-étre a tort) que cette omission de la date musulmane refléte un regain
de tensions entre les musulmans et les juifs en Palestine et en Israél et, peut-
étre, une orientation globalement plus conservatrice prise par le journal.

En revanche, dans plusieurs pays arabes, le retour au calendrier hégirien

— déja amorcé il y a plusieurs décennies par I'Arabie Saoudite — est devenu
une réalité visible. En Egypte, en Jordanie, en Syrie, au Soudan, en Libye, l'ére
chrétienne est mise en concurrence avec I'¢re musulmane. Parfois, seule la
date de I'hégire est mentionnée.

Le calendrier religieux musulman est un calendrier lunaire. En conséquence,
par rapport & un calendrier solaire, utilisé largement par les Occidentaux et
dans le monde entier, tous les ans le méme événement se produit 11 jours
plus t6t que dans notre calendrier, 'année lunaire étant de 354 jours (et

le calendrier solaire d’environ 365 jours). Notez que, pour cette affaire de

la vie courante, les musulmans emploient souvent un calendrier solaire,
parfois qualifié de « chrétien » ou de « calendrier du Messie » ou « calendrier
grégorien » — c’est-a-dire le calendrier occidental. Aprés tout, les fermiers



42 4 Septiéme partie : Annexes

veulent savoir quand planter leurs semences, et cette information est liée au
soleil et non pas a la lune.

Pour les affaires religieuses, en revanche, le calendrier religieux musulman
est employé. Voici les noms des douze mois de 'année musulmane, qui sont
ici présentés dans l'ordre, avec la signification du sens des mots. N'oubliez
pas que ces mois n'ont rien & voir avec ceux du calendrier occidental.

»* Muharram : le mois sacré.

+~ Safar : le mois vide (ou mois du voyage).

+»~ Rabi’ al-awwal : le premier printemps, également appelé rabi 1.
1~ Rab'i al-thani : le deuxiéme printemps, également appelé rabi 2.

1+ Jumada al-ula : le premier mois de la sécheresse, également appelé
jumada 1.

» Jumada al-thaniya : le dernier mois de la sécheresse, également appelé
jumada 2.

1~ Rajab : le mois honoré.

1 Chaban : le mois de la division.

1 Ramadan : le mois de la fournaise.
1 Chawwal : le mois de la chasse.

1 Dhul-ga’'da : le mois du repos.

+» Dhul-hijja : le mois du pélerinage.

Notez que la transcription des noms en francais peut varier 1égérement selon
les documents que vous consultez.

A un moment donné, vous pouvez vouloir convertir une date occidentale
en une date musulmane ou vice versa. Ou vous pouvez étre curieux pour
découvrir votre date de naissance dans le calendrier musulman. Comment
faire ? Voici la formule de conversion :

1 Pour convertir une date chrétienne (occidentale) en date musulmane,
employez cette formule, ol1 G est la date chrétienne (calendrier
grégorien) et H est la date musulmane (de hijra) : H= G- 622 + [(G - 622)
+32]. Vous trouverez pour I'année 1990 (ap. J.-C) 'année musulmane
1410 AH.

¥ Pour convertir une date musulmane en date chrétienne, voici la formule :
G =H + 622 - (H + 33). Cela signifie que 'année musulmane 1421 AH a
commencé en 1999 ap. J.-C. (1421 + 622) - (1421 + 33) = 1999.




Annexe A : Le calendrier musulman & 2 5

De toute facon, la présence des musulmans en nombre, ici méme en France,
mais aussi en Belgique, en Allemagne et dans toute 'Europe, sera un bon
indicateur pour retrouver le fil dans tout cela. Les musulmans observent

le ramadan une fois par an. Cela vous donne un repére pour connaitre leur
calendrier. Il y a aussi les fétes de I'Aid et le départ a La Mecque, régulier lui-
aussi. Enfin, vous pouvez demander & vos amis musulmans ; ils sauront vous
répondre avec plaisir car cela les flattera que vous les interrogiez sur leur
religion.

Tableau A-1: Les dates a retenir en 2008

Célébration Calendrier musulman Calendrier chrétien
jourde I'An 1 mouharram 1429 10 janvier 2008
achoura 10 mouharram 1429 19 janvier 2008
naissance du Prophéte 12 rabi'al-awwal 1429 20 mars 2008

début du ramadan 1 ramadan 1429 2 septembre 2008
Révélation du Coran 27 ramadan 1429 28 septembre 2008
aid al-fitr 1 chawwal 1429 2 octobre 2008

aid al-adha 10 dhul-hijja 1429 9 décembre 2008

La minorité religieuse des chiites célébre le dix-huitiéme jour de dhul-hijja (le
mois du hady), le Ghadir al Khum, jour o, selon leurs croyances, Mohammed
(aprés son pelerinage d’adieu) se serait arrété a l'oasis de Khum et aurait
alors désigné ‘Ali comme successeur.



Annexe B

Glossaire

2090 @0 900 9S00 0 QPO 00 S®S OSSO O OO OO OOSDORSOPOSOPOESDPOPE RS

ans cette annexe, vous trouverez des mots et des expressions,

principalement tirés de I'arabe, qui sont incontournables quand on
parle de I'islam. Quand vous aurez la téte pleine de consonances arabes et
que vous confonderez le mihrab avec le minbar, reportez-vous a ce glossaire
qui viendra a votre secours. Vous ne trouverez pas ici les termes qui
n‘apparaissent qu'une seule fois et qui sont expliqués directement a I'endroit
ou ils sont utilisés. En outre, ce glossaire n'inclut pas non plus les noms de
personnes, de groupes, de partis ou de lieux (villes, pays, et régions).

A

adab : bonnes maniéres, bonnes meeurs, étiquette, politesse (c’'est aussi un
genre littéraire qui traite de ces sujets).

adhan : appel a la priére (salaf).
ahl al-bayt : les membres de la maison (du Prophéte).

aid : aid al-adha (féte du sacrifice) ; se produit vers la fin du pelerinage, aid
al-fitr (féte de la rupture du jeline) a la fin de ramadan.

al hamdulillah : « Gloire & Dieu », une expression souvent utilisée dans la
conversation.

ansars : on appelle ainsi les citoyens de Médine qui ont accueilli et soutenu
Mohammed et ses compagnons (mouhadjiriin), lors de leur exil de La
Mecque, en 622. Voir mouhadjiriin.

‘agida : foi musulmane avec les croyances et les pratiques de base.
‘aqiga : le fait de couper les cheveux de I'enfant nouveau-né.

arkan al-iman : cing piliers de la foi (arkan al-khams) - croyance en Dieu,
dans ses anges, ses prophétes et ses livres ; au Jugement dernier ; et au fait
que Dieu détermine toute chose.



428 Septiéme partie : Annexes o

‘achura’ : dixieéme jour du premier mois musulman (muharram) qui
commémore la mort de Hussein.

aya (au pluriel : ayat) : signe ou preuve de Dieu, également un verset du
Coran.

5

baraka : bénédiction liée & Mohammed et & quelques saints.
barzakh : la barriére entre la vie et mort qui perdure jusqu’a la résurrection.

basmallah : « Au nom de Dieu le compatissant, le miséricordieux ». Cette
expression ouvre chaque sourate sauf une, la sourate IX.

batin : la signification cachée et ésotérique de Coran. Voir ta’ wil.

bid’a : innovation ; toute déviation des pratiques et des croyances par
rapport a I'islam des premiers temps, considérée par beaucoup comme un
péché.

C

calife (khalifa) : titre d'un souverain sunnite musulman ; signifie
littéralement « le successeur ».

chahada : « Il n'y a pas d’autre Dieu que Dieu et Mohammed est le messager
de Dieu », soit la profession de fois musulmane.

chari’a : loi islamique.

chaytan : méme mot que Satan en francais ; au singulier, on I'appelle aussi
I'ange Iblis.

cheikh : chef de tribu ou de clan ; également utilisé pour les chefs soufis.

chirk : le fait d’'associer autre chose a Dieu, le péché le plus grave dans
I'islam.

chiites : branche minoritaire de I'islam qui se focalise sur ‘Ali et ses
descendants.

choura : consultation ; corps qui choisit ou conseille le calife ; parfois utilisé
pour parler des organes législatifs modernes.



Annexe B : Glossaire 42 9

D

dar al-harb : territoire pas encore dominé par l'islam (domaine. de la gyerre)

Bt o




430 Septiéme partie : Annexes

G

ghayba : occultation ; le fait que le douzi@éme imam soit caché.

ghusl : la purification principale avant les rites (grandes ablutions).

H

hadith : tradition ancienne rapportant ce que Mohammed a dit ou a fait ;
également une des racines du droit.

hafiz : personne qui a mémorisé le Coran.

hadj : pélerinage a La Mecque ; un des cing piliers du culte.

hadith qudsi (hadith sacré) : parole de Dieu qui n'est pas dans le Coran.
halal : nourriture et actions autorisées.

hanif : monothéiste musulman avant I'heure, avant la période de Mohammed.
Abraham est le plus connu des hanifs.

haram : nourriture et actions interdites.

hijab : le voile. On I'appelle aussi, selon les pays, tchador, khimar, burqa,
‘abaya, etc.

hilal : croissant de lune ; nouvelle lune qui marque le début d'un nouveau
mois.

hijra : hégire, émigration de Mohammed en 622 de La Mecque a Médine.

hudud : offenses et pénalités définies dans le Coran pour certains crimes
sérieux ; le singulier est hadd.

/

‘ilm : science, connaissance.
‘ibada : service de Dieu, particulierement le culte.

ihram : état de pureté rituelle ; particulierement important pendant le hadj
(pelerinage).

ihsan : vertu, éthique, bonnes ceuvres.

I’jaz : inimitabilité du Coran, impossible a imiter, incomparable.






432 Septiéme partie : Annexes

M

madhhab : une des écoles juridiques reconnues.

madrasa : école islamique.

mahdi : figures du Messie musulman qui apparaitront a la fin des temps.
mabhr : cadeau nuptial, dot.

masjid : mot arabe pour mosquée ; littéralement, « 'endroit ot1 I'on se
prosterne »

matn : le corps ou le contenu d’'un hadith.

mawlid al-nabi : anniversaire de Mohammed ; féte célébrant son
anniversaire.

mawla : utilisé dans les premiers temps pour parler d’'un converti non
musulman qui se rattache a une tribu arabe par adoption.

mihrab : niche dans le mur d'une mosquée qui marque la gibla.
minbar : pupitre dans une mosquée.

mi’raj : montée au ciel de Mohammed pendant 1”isra.

mollah : chef religieux chiite.

mouhadjiriin : musulmans qui ont émigré avec Mohammed de La Mecque a
Médine en 622. Voir ansars.

moushaf : exemplaire physique du livre céleste de Dieu (le Livre).

mufti : personne qualifiée pour donner un avis juridique ou une sentence:
voir fatwa.

moujaddid : selon la croyance chiite, « réformateur » qui est censé venir
renouveler I'islam (du verbe jaddada) a la fin de chaque siécle.

muezzin (mu’adhdhin) : la personne qui lance I'appel a la priére.

N

nabi : prophéte. Sapplique a tout prophéte. Outre le nabi, I'islam reconnait
le messager de Dieu (rassiil). Le rassil est forcément nabi, le nabi n'est pas
forcément un messager de Dieu.

naskh : un verset coranique que Dieu plus tard a annulé, habituellement
désigné en francais sous le terme de (verset) abrogé.









Annexe B : Glossaire 435

tasliya : la formule de I'invocation de la bénédiction sur Mohammed (« La
paix et les bénédictions soient sur lui », abrégée en PBSL en francais).

tawaf : tourner dans le sens contraire des aiguilles d’une montre autour du
Kaaba en tant qu'élément du rituel de pélerinage.

tawhid : unicité de Dieu, I'un de ses attributs les plus importants.

ta’wil : interprétation allégorique ou ésotérique de la signification du Coran.

U

umma : la communauté musulmane universelle.
iirs : cérémonie de mariage (voir nikah).

usul al-figh : racines de jurisprudence musulmane — le Coran, les hadiths, le
giyas,et I"ifma.

w

wali : ami (de Dieu) ; désignation des saints soufis.
wagqf : fondation charitable islamique.
wudu’ : petite purification avant la priére.

wuquf : la cérémonie de la station sur la plaine d’Arafat pendant le hadj.

2

zahir : la signification externe d'un texte (opposé de batin).
zakat : aumdne annuelle et obligatoire ; un des cinq piliers du culte.

ziyara : visite aux mausolées des personnes saintes.






438 Septiéme partie : Annexes

ANAWATI G.-C., GARDET L., Introduction a la théologie musulmane, Paris,
Vrin, 1948.

ARNALDEZ Roger, A la croisée des trois monothéismes, Paris, Albin Michel,
1993.

ARNALDEZ Roger, Averroeés, un rationaliste en Islam, Paris, Balland, 1996.
ATALLAH Wahib, Mahomet, Paris, Infolio, 2005.
ATTAR, Le Langage des oiseaux (Mantic ut-tayr), Paris, Sindbad, 1982.

AVICENNE, Poéme de la médecine (Urgiiza fi-tibb/Cantica Avicennae), Paris,
Les Belles Lettres, 1956.

5

BALTA Paul, Islam : les idées recues, Paris, Le Cavalier Bleu, 2004.

BARRUCAND Marianne (Dir,), L’Egypte fatimide, Son art et son histoire, Paris,
Presses de I'Université de Paris-Sorbonne, 1999.

BARTHOLD W., Histoire des Turcs d’Asie centrale, Paris, Adrien Maisonneuve,
1945.

BENCHEIKH Ghaleb, La Laicité au regard du Coran, Paris, Presses de la
Renaissance, 2005.

BERGE Marc, Les Arabes des origines a la chute de Grenade, Paris, Lidis, 1978.
BERQUE Jacques, Essai de traduction du Coran, Paris, Albin Michel, 1990.

BERQUE Jacques, CHARNAY Jean-Paul, Normes et valeurs dans lislam
contemporain, Paris, Payot, 1966.

BIRUNI, Le Livre de l'Inde, Paris, Sindbad/Unesco, 1996.

BLACHERE Régis, Introduction au Coran, Paris, Maisonneuve et Larose, 1959
(1991).

BLACHERE Régis, Traduction du Coran, Paris, Edition G.-P, Maisonneuve —
Max Besson, 1957.

BOKHARI, Les Traditions islamiques, Paris, Adrien Maisonneuve, 1903-1914
(1984), 4 vol. (Extraits traduits par G.-H. Bousquet sous le titre de
LAuthentique Tradition musulmane, Paris, Fasquelle, 1964).

BOSWORTH C. E., Les Dynasties islamiques, Actes Sud/Sindbad, 1995.

BOUAMRANE Chikh, GARDET Louis, Panorama de la pensée islamique, Paris,
Sindbad, 1984.






ééo Septiéme partie : Annexes

G

GABRIELI Francesco, Chroniques arabes des croisades, Paris, Sindbad, 1977.

GARDET Louis, Lislam, religion et communauté, Paris, Desclée de
Brouwer, 1982.

GARDET Louis, Les hommes de l'Islam : approche des mentalités, Bruxelles,
Complexe, 1984.

GAUDEFROY-DEMOMBYNES Maurice, Mahomet, Paris, Albin Michel, 1969.

GHAZALL, Le Livre des bons usages en matiére de mariage, Paris, Adrien
Maisonneuve, 1989,

GLASSE Cyril, Dictionnaire encyclopédique de l'lslam, Paris, Bordas, 1991.

GOLDZIHER Ignaz, Le Dogme et la loi dans Ilslam (1920), Paris, L'Eclat et
Geuthner, 2000.

GRABAR Oleg, La Formation de lart islarnique, Paris, Flammarion, 1987,

GRUNEBAUM Gustav Von, Llslam médiéval. Histoire et civilisation, Paris,
Payot, 1962.

H

HERNANDEZ Miguel Cruz, Histoire de la pensée en terre d’islam, Paris,
Desjonquiéres, 2005.

HOSSEIN NASR Sayyid, Science et savoir en Islam, Paris, Sindbad, 1979.
HOURANI Albert, Histoire des peuples arabes, Paris, Le Seuil, 1993.

!

IBN BATTOUTA, Voyages (Rihla), Paris, La Découverte, 1997, 3 vol.

IBN AL-FARIDH Omar, L'Eloge du vin (Al-Khamriyd). Poéme mystique traduit
par E. Dermenghem, Paris, Les Editions Vega, 1980.

IBN KHALDOUN, Discours sur I'Histoire universelle (A [-Mugaddima), Paris,
Unesco-Sindbad, 1967-1968, 3 vol..

IBN HICHAM, La Biographie du prophéte Mahomet (traduction W. Atallah),
Paris, Fayard, 2004.






442 Septieme partie : Annexes _ ]

MASSIGNON Louis, Parole donnée (recueillie par Vincent Monteil), Paris, 10/18,
1962.

MILLE ET UNE NUITS (LES), traduction Mardrus, Paris, Robert Laffont,
« Bouquins », 1990, 2 vol.

MONTEIL Vincent, L'fslam Noir, Paris, Le Seuil, 1980.
MONTGOMERY WATT William, Mahomet, Paris, Payot, 1989.

N

NASR Seyyed Hossein, Sciences et savoir en Islam, Paris, Sindbad, 1979.
NASR Seyyed Hossein, Essais sur le soufisme, Paris, Albin Michel, 1980.
NEAIMI Sadek, Islam, passion francaise (L), Paris, Editions Bartillat, 2005.

0

OTTO-DORN Katharina, LArt de I'Islam, Paris, Albin Michel, 1964.

P

PAPADOPOULO A., L'lslam et U'art musulman, Paris, Mazenod, 1975.

PAREJA Félix M. (sous la direction de), Islamologie, Beyrouth, Imprimerie
catholique, 1957-1963.

PLANHOL Xavier, Les Fondements géographiques de Uhistoire de lislam, Paris,
Flammarion, 1986.

POPOVIC Alexandre, VEINSTEIN Gilles (sous la direction de), Les Ordres
mystiques dans l'islam : cheminements et situation actuelle, Paris, Ecole des
hautes études en sciences sociales, Paris, 1986.

0

-—

QAYRAWANI (AL), La Risala ou E‘pf[re sur les éléments du dogme et de la loi de
Uislam selon le rite mdalikite, Alger, Edition Carbonel, 1949.



Annexe C : Références 443
R

RAYMOND André, Grandes villes arabes a l'épogue ottomane, Paris, Sindbad,
1985.

ROUX Jean-Paul, Historie des Turcs : deux mille ans du Pacifigue a la
Méditerranée, Paris, Fayard, 1984.

ROUX Jean-Paul, Dictionnaire des arts de l'islam, Paris, Fayard, 2007.

S

SANCHEZ-ALBORNOZ Claudio, L'Espagne musulmane, Paris, OPU-Publisud,
1985.

SAUVAGET Jean, Historiens arabes, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1946.
SCHUON Frithjof, Comprendre ['Isiam, Paris, Le Seuil, 1976.

4

VADET Jean-Claude, L'Esprit courtois en Orient dans les cing premiers siécles
de 'hégire, Paris, Maisonneuve et Larose, 1968.

VERNET Juan, Ce que la culture doit aux Arabes d'Espagne, Paris, Sindbad,
1985.

Catalogues d’exposition

L’Jge d'or des sciences arabes, Paris, Actes Sud-Institut du monde arabe,
2005.

L’ Art du Livre arabe, Paris, Bibliothéque nationale de France, 2001.
Arts de l'Islam des origines a 1700, Paris, L'Orangerie des Tuileries, 1971.
Chevaux et chevaliers arabes, Paris, Institut du monde arabe, 2002,

Trésors d’Orient, Paris, Bibliothéque nationale de France, 1973.



444 Septiéme partie : Annexes

Les sites internet

Voici les adresses internet du Conseil francais du culte musulman (CFCM),
de I'Institut du monde Arabe (Ima), de I'lremam (Aix-en-Provence) et de
différentes institutions étatiques ou indépendantes qu'il peut étre utile de
consulter.

# www.cfem .ty

» www.etudes-musulmanes.com

¥ www.imarabe.org

P www.mmsh.univ-aix.fr

P www.muslima.com

¥ www.oumma.com

V¥ http://1a documentationfrancaise.fr

¥ www.soufisme.org



Annexe D

Chronologie

[ 3 B B B O B BN BN BN BN BN BN O BN 3N BF B OBE BN BN BN OB BN BN BN AN O M P 2 2 &0 O 000 O OOe OO S

u)ici les principaux événements de plus de deux mille ans d’histoire, de
la naissance du Propheéte & aujourd’hui.

570 ou 571 — Naissance du prophéte Mohammed 4 La Mecque. La Perse
antique était gouvernée par Khousrd I*" Andochrvan, mort en 578. Byzance
avait & sa téte 'empereur Justinien (527-565). Cette année-la, Abraha, général
yéménite, envahit La Mecque avec ses éléphants, d’oti son nom « année de
I'Eléphant », am al-fil.

610 ou 611 — Début de la Révélation coranique au Prophéte ; vers 613, début
de la Prédication.

615 — Mohammed envoie une délégation de musulmans en Abyssinie. Le
négus chrétien Al-Asham leur fait bon accueil.

607 - Khousré I (591-628) entre en Palestine, occupe I'’Anatolie (608) puis
Constantinople (609).

613 - Les armées perses envahissent la Syrie. Damas est occupée, puis
Jérusalem (614) et enfin 'Egypte (619).

622 — Début de I'hégire (calendrier musulman).

628 — Traité de Hudaybiya ot a lieu le pacte entre le Prophéte et les
Mecquois.

630 - Mohammed entre pacifiquement a La Mecque.
632 — Mort du prophéte Mohammed (6 ou 8 juin) a Médine.

632 - Début de la gouvernance par les califes : Abou Bakr (632-634), Omar
(634-644), Othman (644-654), ‘Ali (656-661).

633 - Les armées musulmanes occupent la Mésopotamie.

634 - A Ajnadayn (Palestine), les musulmans remportent une premiére
grande victoire aux dépens des Byzantins.



446 Septiéme partie: Annexes

635 — L'Islam est en Syrie.

636 — A Qadisiyah, victoire musulmane sur les Perses sassanides et sur le
fleuve Yarmiik (637).

640 — Le général musulman ‘Amr Ibn Al-'As est en Egypte. Il fonde Fiistat,
I'antique cité du Caire.

644 - Mort violente de Omar ; début du califat de Othman.
649 — Les musulmans sont a Chypre.
650 — Etablissement de la vulgate coranique.

656 — Mort violente de Othman. Bataille du chameau opposant ‘Aicha et son
clan & ‘Ali. ‘Aicha est battue. Ses partisans sont exécutés, tandis qu’elle est
ramenée a Médine. Elle meurt en 678.

657 - Bataille de Siffin. Mou’awiya et Ali négocient la paix, mais les kharidjites
la refusent et font sécession.

658 — Mou'awiya se déclare calife.

661 — Mort violente de ‘Ali, dernier calife « bien guidé ».

661 — A Damas, Mou'awiya fonde la dynastie des Omeyyades.
667 — Début de l'installation des musulmans en Asie centrale.

670 - Mort de Hassan, fils de ‘Ali. Conquéte de la Tunisie. Okba Ibn Nafi fonde
Kairouan.

680 - Assassinat de Hussayn, fils de ‘Ali, a4 Kerbela (devenue depuis haut lieu
du chiisme).

691 - Construction du Déme du Rocher et d’Al-Agsa, & Jérusalem.
693 - La premiére monnaie islamique est mise en circulation & Damas.
705 - Construction de la mosquée des Omeyyades 4 Damas.

711 - Tarik Ibn Ziyad traverse le détroit de Gibraltar (qui, depuis, porte son
nom, Djebel Tarik). Début de la conquéte de I'Espagne.

717 — Présence attestée des musulmans dans les Pyrénées. Narbonne est
prise en 719.

728 - Propagation de la doctrine mu'tazilite.

732 - Charles Martel arréte les musulmans au nord de Poitiers.



Annexe D : Chronologie 44 7

738 — Révolte des kharidjites en Irak.
740 - Mort de Zayd, fondateur du zaydisme.

750 — Chute de la maison omeyyade. Les Abbassides — ainsi nommés en
relation avec Abul-Abbas As-Saffah — déplacent la capitale de 'empire de
Damas a Bagdad.

755 — Fondation par Abderrahmane [*", surnommé Ad-Dakhil (LEntrant), de
I'émirat de Cordoue.

762 — Début du chiisme ismaélien. Bagdad est fondée par les Abbassides.
765 — Mort de Jaafar as-Saddiq.

786 — Haroun ar-Rachid arrive au pouvoir, jusqu’a sa mort en 809.

813 - Califat d’Al-Ma’'miin, souverain éclairé.

822 — Ziryab, le musicien de Bagdad, s’exile a Cordoue oi1 il fonde une
académie de musique.

827 — Occupation de la Sicile. Cette occupation durera trois siecles.

830 - Naissance de la Maison de la sagesse (Bayt al-hikma), un embryon
d'université.

831-832 — Les Arabes sont en Italie : 831-1072 - Palerme ; 831-902 - Raids sur
Bari, Rome, Malte, Syracuse et Taormine.

836 - Fondation de Samarra.

868-905 — Les Toulounides d’Egypte s’affranchissent de la dynastie
abbasside.

869-883 — Révolte dans le Bas-Irak des esclaves zanjs.

870 - Les musulmans sont a Malte.

877 - Construction de la mosquée d’Ibn Tultn.

878 — Occultation du douziéme Imam qui est censé revenir a la fin des temps.

880 - Les musulmans sont en Provence. lls y resteront jusqu’a la fin du
1x© siécle.

890 - Les garmates font leur apparition dans le sud de I'lrak.
897 - Imamat zaydite au Yémen.

902 - La Sicile est dominée par les Arabes.



448 Septiéme partie : Annexes o

909 - Dynastie des Fatimides en Tunisie, puis en Egypte (969) et fondation du
Caire.

910 - Etablissement des Fatimides au Maghreb.
929 - Fondation du califat de Cordoue.

929-930 - Les garmates sont a La Mecque. Ils s'emparent de la « pierre
noire », sertie dans la Kaaba, et la gardent jusqu'en 951.

969 - Fondation du Caire par les Fatimides qui prennent le pouvoir jusqu’en
1171.

970-972 - Construction de la mosquée-université Al-Azhar, toujours en
activité.

1000 - Début de la pénétration musulmane en Inde.

x°xr¢ siécle - L'Islam est aux confins de 'Afrique (Soudan, Tchad, Niger,
Nigeria...)

1039 - Dynastie des Saldjoukides.

1051 - Indépendance de la dynastie tunisienne des Zirides.

1055 - Les Saldjoukides s'emparent de Bagdad.

1061-1147 - Les Almoravides tentent d’unifier le Maghreb et 'Espagne,
1085 - Toghrul fonde la dynastie des Grands Saldjoukides.

1063-1082 - Les Almoravides au Maroc. Fondation de Marrakech.

1065 — Nizam al-Moulk fonde la Nizamiyya, une sorte de grande école &
vocation religieuse.

1090 - Le Vieux de la Montagne s’installe a Alamout, au nord de l'lrak.

1095 -1291 - Grandes croisades. Prise de Jérusalem par les croisés (1099) ;
Saladin reprend Jérusalem (1187).

1120 — Au Maroc, Ibn Toumert préche pour une autre religion. Début de la
dynastie des Almohades.

1146-1269 - Les Almohades chassent les Almoravides de leurs possessions
maghrébines et veulent faire mieux qu'eux en Espagne.

1174 - Saladin, maitre de I'Egypte, de La Syrie et de Jérusalem.

1206 - L'Islam est désormais en Inde.



Annexe D : Chronologie

1212 - Bataille de Las Navas de Tolosa. Les Rois catholiques enregistrent leur
premiére grande victoire.

1229 - Les Hafsides en Tunisie.

1238 - Construction de 'Alhambra de Grenade.

1269-1420 - Les Mérinides dominent le Maroc.

1250 - Sac de Bagdad par les Mongols. Chute de la maison abbasside.

1250-1517 - La dynastie des Mamlouks (anciens esclaves) s’empare de
I'Egypte.

1256 - La forteresse d’Alamout céde devant la progression monghole.
1258 - Mise 4 sac de Bagdad. Les Monghols renversent les Abbassides.
1300 - Sultanats musulmans a Sumatra.

1338 — Les Ottomans occupent le Bosphore.

1354 - Création du corps des janissaires, troupe paramilitaire d'élite
ottomane et progression dans les Balkans.

1369 - Premiéres incursions de Tamerlan dans les terres musulmanes.
1475 - L'Islam est aux Philippines.

1492 - Chute de Grenade. Les Rois Catholiques reprennent 'Espagne.
1502 - Le chiisme devient religion d’Etat en Iran.

1517-1805 - L'Egypte devient une province de 'Empire ottoman.
1520-1566 — Regne de Soliman le Magnifique qui assiége Vienne en 1529.
xvr© siécle — La Course en Méditerranée.

A partir de 1550 — L’islam en Asie : Java, Bornéo, Les Moluques...
1553-1659 - La dynastie des Saadiens au Maroc.

1556-1605 — Régne d'Akbar en Inde.

1571 - Bataille de Lépante. Echec cuisant pour les Otttomans.

1588 - Le shah Abbas I* en Iran.

1609 - Début de la persécution chrétienne face aux morisques en Espagne.
Expulsions massives.

449



4 5 0 Septiéme partie : Annexes B

1631-1632 - Construction du Taj Mahal, a Agra (Inde musulmane).
1669 - Conquéte de la Créte.

1683 - Echec du siége de Vienne par les Ottomans.

1699 - Signature de la paix de Karlowitz.

1713 - Régne des Deys, a Alger.

1745 - Naissance effective du wahhabisme, la doctrine religieuse qui inspire
le royaume saoudien d’aujourd’hui.

1785 - Insurrection des musulmans de Chine.
1789-1807 - Régne du sultan Sélim III.

1789-1813 — Napoléon Bonaparte et la campagne d’Egypte avec, en
particulier, la victoire de celui-ci aux dépens des Mamelouks (Les Pyramides,
1798).

1803-1813 - Les wahhabites, maitres des Lieux saints de I'lslam.

1808-1838 — Lordre des janissaires périclite en Turquie. Régne de Mahmud IL.
Indépendance de la Grece (1830).

1821 - Imprimerie au Caire.

1830 — Début de la colonisation francaise en Algérie.

1837 - Naissance de l'ordre senoussi en Cyrénaique.

1839 — Ere des réformes (tanzimat) en Turquie.

1840 — Autonomie égyptienne par rapport a la Sublime Porte.

1853 — La confrérie des tijaniyya s'impose dans tout 'Ouest africain.
1853-1869 - Percement du canal de Suez.

1874 - En Inde, le collége Aligarh prdne un islam moderne, presque affranchi
de toutes ses pesanteurs.

1878 — Congrés de Berlin. UEmpire ottoman perd sur tous les fronts.

1881 - Traité du Bardo. La Tunisie devient un protectorat francais ;
autoproclamation d’'un Mahdi soudanais.

1882-1885 — L'Egypte passe sous mandat britannigue. Au Soudan, le Mahdi
est en passe d’occuper la capitale, Khartoum, mais il est arrété par Kitchener
(1896).



Annexe D : Chronologie 45’

1899 - Le Soudan passe sous contrdle anglais.
1905 - Lavénement des Jeunes-Turcs (Istanbul).
1912 - Les Italiens occupent la Libye. Les Frangais sont au Maroc.

1912-1913 - La guerre dans les Balkans. UEmpire ottoman est dépouillé de la
plupart de ses possessions (accords Spykes-Picot de 1916).

1917 - Déclaration Balfour en faveur d'une colonie juive en Palestine.

1920 - Révolte de Abd el-Krim dans le Riff marocain. Le 10 aoiit, le traité de
Sévres n'est pas ratifié par le Parlement turc, qui le trouve désobligeant,
mais la Turquie ottomane est dépouillée de toutes ses possessions
méditerranéennes.

1922 - Mustapha Kemal, dit Atatiirk, dépose le dernier sultan, puis abolit le
califat (1924).

1928 - Naissance du mouvement des Fréres musulmans, dans le delta du Nil.

1930 - Les Fréres musulmans sont au Caire, en Egypte (1940), puis, a partir
de 1950, dans le reste du monde arabe.

1935 - La Perse devient I'Iran.
1947 - Naissance du Pakistan.

1949 - Assassinat au Caire de Hassan al-Banna, fondateur des Fréres
musulmans.

1952 - Le roi Farouk d’Egypte abdique devant la montée de jeunes officiers
emmenés par Gamal Abdel Nasser.

1956 — Naissance de la Tunisie moderne. Départ du Bey de Tunis. Interdiction
de la polygamie. Fin du protectorat francais sur le Maroc.

1957 — Habib Bourguiba est président de la Tunisie.
1962 - Indépendance de I'Algérie. Adoption d’un régime socialiste.
1967 - Guerre des Six Jours.

1969 - Chute du roi Idris de Libye. Le colonel Mouammar al-Gueddafi se
proclame chef d’Etat.

1971 - Indépendance du Bangladesh (originellement « Pakistan oriental »).

1979 - Retour de I'imam Khomeiny en Iran. Début de la « révolution
islamique » et instauration de la mollarchie au dépens du shah Mohammed
Reza Pahlavi, qui meurt en exil (Egypte).



4 52 Septiéme partie : Annexes o

1980-1988 - Guerre fratricide entre I'lran et I'lrak.

1989 - En France, a Creil, début de I'affaire dite « du voile ».

1994-1996 - La guerre en Tchétchénie, avec une réplique en 1999.

1996 — Apres I'’Afghanistan, Kaboul tombe entre les mains des talibans.

1997 - Mohammed Khatami, considéré comme un musulman modéré, est élu
en Ilran.

1998 - Le Pakistan procéde 4 des essais nucléaires.
1999 - L'Otan intervient militairement en Yougoslavie. Autonomie du Kosovo.

2003 - Lancement au Maroc du projet de la Moudawwana, régime du code
personnel qui est censé harmoniser les relations entre hommes et femmes.

2004 - Signature de la loi interdisant a I'école les signes religieux
« ostentatoires ».

2005 - Publication de douze caricatures du prophéte Mohammed par le
journal danois Jyllands-Posten.

2006 - Discours du pape Benoit XVI, suivi d’'une polémique dans le monde
arabe. Fini le dialogue d’Assise ?

2006 - Saddam Hussein est pendu le 31 décembre, le jour méme de I'Aid
el-Kébir.

2007 - Quarante ans aprés la guerre des Six Jours (juin 1967), la question
palestinienne est encore au cceur de toutes les discussions. Périodiquement,
les appels au meurtre de Ben Laden et de Zawahiri rappellent que le front
du djihad n’est pas encore totalement maitrisé. UAfghanistan et I'lrak font
toujours des morts dans le rang des soldats de la coalition et, surtout, on
assiste a un réveil inquiétant des cellules d’al-Qaida-Maghreb. Outre les
pouvoirs en place, al-Qaida menace clairement la France et 'Espagne.

2008 - Apres plusieurs années d'attentisme, 'année 2008 devrait offrir
I'occasion & de nombreux pays impliqués dans des conflits armés de
réinvestir le camp de la paix. Les urgences économiques, la lutte contre
la pauvreté et les pandémies ainsi que, désormais, le souci écologique
imposent un autre rythme aux échanges politiques. Va-t-il &tre suivi ?



Annexe E

Dictionnaire
des noms propres

LA B B O B R BN O O BN BN BN BN O B BN BN BN N BN BN BN B RN BN R BN NN BN NN BN BN N N BN BN NN N BN N N AN N NN NN

UOici les noms de ceux qui ont fait I'islam depuis le Prophéte jusqu’a
nos jours. Ce dictionnaire comprend les théologiens, les philosophes,
les savants, les poétes, les juristes, les grammairiens, les chefs d’Etat et les
réformateurs dont l'action ou la personnalité ont modelé I'islam.

A

ABBAS Ibn Abd Al-Muttalib (mort en 652 ou 653)
Oncle paternel du prophéte Mohammed. [l donne son nom a la future
dynastie des Abbassides.

ABBAS I¢, dit Abbas le Grand (1571-1629)
Il fut shah de Perse (ancien Iran) pendant plus de trente ans, de 1587 & 1629,

ABBASSIDES (749-1250)

Deuxiéme dynastie de I'islam dont la capitale était Bagdad. L'une des plus
brillantes. Parmi ses plus éminents souverains, il faut citer Al-Mansour (mort
en 775), Al-Mahdi (mort en 785), Al-Hadi (mort en 786), haroun ar-Rachid
(mort en 809), Al-Amin (mort en 813) et Al-Ma’'miin (mort en 833).

ABD AL-JABBAR (935-1024)
Théologien mu'tazilite et maitre & penser de la dynastie bouyide.

ABD AL-QADER JILANI (1077-1166)
Mystique iranien de Jilan. On lui attribue la fondation de I'ordre soufi des
Qadiriyya.

ABDARRAHIM, Khankhanan (1556-1627)
Militaire indo-musulman de haut rang et poéte. Auteur de plusieurs
opuscules rédigés en urdu, en hindi, en turc et en persan.



454 Septieme partie : Annexes

ABD AR-RAHMAN AS-SUFI Abul-Hassan (903-986)
Connu au Moyen Age sous le nom d’Azophi, il fut mathématicien et
astronome.

ABD AL-AZIZ Ibn Saoud (1876-1953)

Pére fondateur du royaume d'Arabie Saoudite, dont il est le roi de 1932
jusqu’a sa mort. Son fils Saoud Ibn Abdel-Aziz (1902-1964) lui succede a la
téte du royaume. Son frére Faycal Ibn Abdel-Aziz As-Saoud (1904-1975) lui
succéde en 1964, mais il est assassiné en 1975.

ABD AR-RAZIK Ali (1888-1966)

Théologien réformateur d’Egypte. De formation azharienne, il est nommé
grand cadi a Alexandrie et enseignant en droit et en histoire religieuse a
Al-Azhar. Il est 'auteur de L/slam et les fondements du pouvoir (1925) qui pose
la question de la nature du pouvoir en islam. '

ABD EL-KADER AL-MAGHERBI (1867-1956)
Formé par Hocine Al-Jisr, Abd el-Kader al-Magherbi, né en Syrie, a appelé a
une révolution sociale & partir de I'islam.

ABDELWAHAB Mohammed (1703-1791)
Grand prédicateur musulman, né dans le Najd, en Arabie centrale, et
prédicateur inspiré du wahhabisme, la doctrine qui porte son nom.

ABDUH Muhammad (1849-1905)
L'un des réformateurs égyptiens les plus déterminants de la fin du xix© siecle.

ABU AL-ALA AL-MAARI (973-1058)
Ecrivain et philosophe d'origine syrienne, Al-Maari est considéré comme un
sceptique invétéré.

ABUL ATTAHIYA (742-825)
Poéte mystique de Koufa (Irak).

ABU AYYUB AL-ANSARI (mort en 672)
Compagnon du Prophéte et combattant dans la voie de Dieu. Lactuel quartier
d’Eyyup a Istanbul (Turquie) rappelle son souvenir.

ABU BAKR, dit As-Seddik, dit « Le Véridique » (mort en 634)
Proche compagnon du Prophéte et premier calife de I'islam, pendant deux
ans.

ABU DAWUD (mort en 888)
Compilateur de hadiths. On lui doit notamment un Kitab as-Stinan.

ABU HACHIM (mort en 933)
Philosophe mu'tazilite.



. AnnexeE:Dictionnaire des noms propres é 5 5

ABU HANIFA An-Nu'man Ibn Tabit (696 ou 699-767)

Théologien et maitre a penser du hanafisme, I'une des quatre écoles du
sunnisme, sans doute la plus importante numériquement (cf chapitre sur le
sunnisme).

ABUL-FARAJ AL-ISFAHANI (ou AL-ISBAHANI) (897-967)
Ecrivain et chroniqueur des Omeyyades et des Abbassides.

ABUL-FIDA Ismail (1273-1331)
Historien damascéne.

ABUL-HUDA AS-SAYYADI (1849-1909)
Il fut I'un des théologiens les plus influents au temps de Abdiilmahid II, qu'il
servit jusqu’a la fin, c’est-a-dire jusqu’a sa déposition en 1909.

ABUL-HUDAYL AI-ALLAF (752-840)
Philosophe mu'tazilite de grande puissance.

ABU HORAYRA (vi© siécle)
Compilateur et transmetteur de hadiths.

ABU MADIYANE (1126-1198)
Soufi andalou ayant donné Sidi Boumédiéne dans toute I'Oranie (Algérie).

ABU SAID (mort en 899)
Soufi musulman de Bagdad.

ABU ‘UBAYD (mort en 838)
Compilateur de hadiths et théoricien de la finance islamique.

AFLAK Michel (1910-1989)

Chrétien orthodoxe de Syrie — il est né a Damas —, Aflak a joué un rdle décisif
dans la prise de conscience arabe, et donnera des ailes aux intellectuels et
aux politiques qui, plus tard, se reconnaitront dans le panarabisme.

AGHA KHAN
Chef spirituel de la branche khédja de la communauté ismaélienne,
d'obédience chiite.

AGHLABIDES (800-909)
Dynastie maghrébine. Elle a dominé dans une grande partie du Maghreb et
en Sicile.

AHL-I HAQQ (littéralement « Les Gens de la Vérité »)
Secte a tendance chiite dont les membres vivent surtout a I'ouest de I'lran et
dans le Kurdistan.

AHMADIYYA

Mouvement spirituel fondé par Mirza Ghulam Ahmad (1835-1908) dans I'Inde
musulmane. En 1975, le mouvement ahmadiyya est dénoncé comme étant
une secte.



4 5 6 Septieme partie : Annexes -

AHMED KHAN BAHADUR, Sayyid (1817-1898)
Historien moderniste et libéral, sans doute le plus grand de I'Inde a la fin du
XIX© siecle.

AICHA (morte en 678)
La plus jeune des épouses du Propheéte, fille d’Abu Bakr (premier calife).

AKBAR
Empereur moghol entre 1556 a 1605.

AL-ACH’ARI (873-935)
Théologien de Bagdad et théoricien de I'école dite du Kalam.

AL-BANNA Hassan (1906 ou 7-1949).
Instituteur égyptien de la petite ville d'Ismailiya, il est a I'origine de la
confrérie des Fréres musulmans.

AL-AFGHANI Djamal Ad-Din Al-Hussaini (1838 ou 39-1897)
Grand réformateur afghan ayant fréquenté 'Egyptien Mohammed Abdouh.

AL-ALUSSI Mohammed Chihab ad-Din (1802-1853 ou 54)
Né & Bagdad au temps de I'occupation ottomane, il est 'auteur d’'une étude
sur le Coran.

AL-ALUSSI Mohammed Chiikri (1856-1924)
Réformiste musulman et contemporain des tanzimates turques
(restructurations).

AL-ANSARI (1006-1089)
Mystique et théologien chalfi'ite et hanbalite.

ALAOUITES
Dynastie marocaine. Elle régne depuis 1631.

AL-AUZA’I (mort en 773)
Juriste musulman originaire du Sind, dans le Pakistan actuel.

AL-AZM Rafiq Bak (1867-1965)

Réformiste et auteur d'un ouvrage non encore traduit et explicitement
consacré a la critique religieuse, Nakd al-fikr ad-dini (Critique de la pensée
religieuse).

AL-HALLAJ Al-Hussayn Ibn Mansur al-Hallaj (858-922)

Mystique musulman dit « le Martyr ». Il est emprisonné, supplicié et exécuté
devant une foule immense en 922 en raison de son cri blasphématoire, Ana
al-Haqq (« Je suis la vérité »), autrement dit « Je suis Dieu »

AL-HAKIM (985-1021)
Il est le sixiéme calife fatimide. Il est considéré comme déviationniste et
sectaire. Son appartenance supposée a l'ismaélisme a entrainé sa chute.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres 4 5 7

ALI IBN ABI TALEB (mort en 661)
Cousin et gendre du Prophéte, par le biais de Fatima. Il est le quatriéme calife
« bien guidé » & partir de 656. Il est assassiné en 661.

AL-IDRISSI Abu Abd Allah (1099-1165/1180)
Médecin et géographe de Ceuta. Il devient célébre aprés que le roi Roger Il de
Sicile I'a chargé de rédiger un livre de géographie intitulé Le Livre de Roger.

ALI SENOUSSI Mohammed Ibn (1787-1870)
Mystique, prédicateur et fondateur de la confrérie libyenne qui porte son nom.

AL-JISR Hocine (1845-1909)
Intellectuel et militant syrien.

AL-KALBI Aboul-Mundhir (mort vers 821 ou 822)
Historien de l'avant-islam (Le Livre des idoles). 1l est aussi spécialiste du
hadith.

AL-KAWAKIBI Abd ar-Rahman (1848 ou 1949-1902)
Sunnite d'origine syrienne, intellectuel réformateur et auteur de plusieurs
traités de philosophie politique.

AL-KHATIB Muhibb ad-Din (1887-1979)
Réformiste et prédicateur non azharien.

AL-KINDI Ibn Ishaq (vers 796-vers 870)
Médecin, érudit et philosophe arabe, I'un des premiers. Il est aussi
traducteur d’ceuvres grecques.

ALLAL AL-FASSI (1910-1974)
Nationaliste marocain. Il est 'auteur de LAutocritique (An-Naqd ad-Dhati)
(1946).

AL-MAARI Aboul-Ala (973-1057)
Poéte et lettré arabe de Syrie.

AL-MAGHERBI Abdelkader (1867-1956)
Enseignant et intellectuel socialisant syrien.

AL-MA'MON (783-833)
Calife abbasside éclairé.

ALMOHADES (1130-1269)
Al-Miiwahhidiin (Les Unitaires). Dynastie maghrébine qui s'est imposée au
Maghreb (Maroc surtout) et en Espagne.

ALMORAVIDES (1056-1147)
Al-Miirabitiin en arabe. Nom d’une dynastie maghrébine qui a régné au
Maghreb et en Espagne et qui fut chassée par les Almohades.



4 5 8 Septiéme partie : Annexes

ALP Ziya Gok (1875 ou 76-1924)
Réformiste turc.

AMIN Hussein Ahmed (& cheval sur le xix© et le xx¢ siécle)
Réformateur égyptien du début du xx© siécle.

AMIN Qasim (1865-1908)
Penseur et auteur d’un livre, La Libération de la femme (Tahrir al-mar’a), qui
fit grand bruit en particulier dans les cercles traditionalistes d’Egypte.

AMIR ALI SAYYID (ou Ameer Ali) (1849-1928)
Il est l'auteur d’un ouvrage qui a fait grand bruit & Calcutta, The Spirit of Islam
(1891).

AMIR KHUSRAW (1256-1325)
Poéte gawwali du nord de I'Inde. Il est l'auteur fécond de mathnawis en
persans et en hindi.

AN-NADIM Abdallah (1845-1896 ou 97)
Intellectuel et agitateur politique égyptien.

AN- NAZZAM Ibrahim (mort vers 840)
Philosophe mu'tazilite.

ARSLAN Chakib (1869-1946)

Homme de lettres libanais, descendant d’'une famille de druzes, Arslan est
I'un des réformateurs les plus actifs du début du xx® siécle. Aprés avoir
beaucoup voyagé, il fait la connaissance de Mohamed Abduh et de Dajmal
ad-Din Al-Afghani. Il lancera a Genéve une revue progressiste.

AS-SABBAT’, voir MUSTAPHA HUSNI AS-SABBAT
ATATURK, voir MUSTAFA KEMAL

ATTAR Farid ud-Dun (vers 1119-vers 1220)
Mystique persan trés fécond et inspiré. Il est 'auteur, notamment, de
La Conférence des oiseaux.

AVERROES, voir IBN ROCHD.
AVICENNE, voir IBN SINA.

AYYOUBIDES (1169-1260) )
Dynastie kurde ayant brillé en Egypte et en Syrie entre 1171 et 1250 et dont le
plus prestigieux représentant est Saladin (voir Saladin).

AZAD MAWLANA Aboul-Kalam (1888-1956)
Réformiste musulman d'origine indienne.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres é 5 g

B

BABISME
Nom d'une secte chiite dont le chef est Mirza Ali Muhammad, le Bab.

BACHCHAR IBN BURD (693-783 ou 784/785)
Ecrivain persan, aveugle de naissance et auteur d'ouvrages et de récits
blasphématoires. Il est exécuté par la milice religieuse du calife.

BADI' ZAMAN AL-HAMADANI (967-1007 ou 1008)
Ecrivain arabe, auteur de séances littéraires (Magamat) qui inaugurent le
genre « divan »,

BAK AL-ADHM Rafiq (1867-1965)

Intellectuel syrien, réformiste et auteur. Il est l'auteur d’'une dizaine
d’'ouvrages, parmi lesquels figure une anthologie sur la guerre et la politique
en Islam.

BALADHURI (mort en 892 ou 895)
Chroniqueur, historien, généalogiste et auteur d’'une suite intitulée Conquéte
des Pays (Fiitih al-Bildan).

BANNA Hassan Al- (1906-1949), Voir AL-BANNA.

BAQILLANI Abou Bakr (mort en 1013)
Théologien sunnite au temps de la dynastie Bouyide (932-1055).

BATTANI Abu Abdallah (858-929)

Celui que les médiévistes appellent Albategnius était un astronome et un
mathématicien génial. Il est & I'origine des Tables astronomigues (Zij") et
réussit a calculer les équinoxes.

BAYDAWI Abd Allah (mort en 1291)
Théologien persan et auteur d’'un commentaire du Coran.

BEKTACHIS
Nom d’une secte de Turquie.

BEN ACHOUR Mohammed Tahar (1879-1970)

Juge supréme et grand moufti. Il est 'auteur des Fondements sociologiques
en islam, de la Critique scientifique du Livre de ['Islam et d’'une Introduction a
Uinterprétation du Coran.

BEN BADIS Abdelhamid (1889-1940)
Grand réformiste religieux de Constantine et I'un des concepteurs de la
doctrine de 'indépendance algérienne.

BENNABI Malek (1905-1973)
Auteur réformiste algérien. On lui doit La Vocation de l'islam (Paris, 1954) et,
plus ancien encore, Le Phénomene coranique, Essai d'une théorie sur le Coran



460 Septieme partie : Annexes o

(1946). Réformiste au sens actuel du terme, Malek Bennabi a bénéficié de
I'expérience de ses prédécesseurs, mais sans s'affubler de leur démagogie
transformatrice.

BICHR IBN AL-MU’TAMIR (mort en 809)
Philosophe mu’tazilite de Bagdad.

BIRUNI (AL-) Abou Rayhan (973-1048 ou 1050)
Savant et voyageur musulman d’origine ouzbéke. Il était respecté comme un
Maitre, Ustad.

BISTAMI Abou Yazid (mort en 874 ou 875)
Mystique et ascete. Il est l'auteur de Propos extatiques (Chattahdrt).

BLACK MUSLIMS (« Musulmans noirs »)

Mouvement politique né aux Etats-Unis (1930), surtout dans les milieux
séparatistes américains. Bien que n'ayant pas réussi a empécher l'intégration
des Noirs a la société américaine globale, le mouvement des Blacks Muslims
a formé la conscience politique d'un certain nombre de militants comme son
fondateur, Elijah Muhammad (mort en 1975), mais aussi Malcolm X (devenu
Hall Malik Chabbaz) qui meurt, assassiné, en 1965 et Wallace Warith Deen
Muhammad, le propre fils d’Elijah.

BOKHARI/BUKHARI (AL-) (810-870)
Le plus crédible des compilateurs de hadiths. Il est 'auteur d’'une somme
intitulée Sahih, littéralement LAuthentique.

BOURGUIBA Habib (1903-2000)

Fondateur du Néo-Destour (1934) et premier président de la Tunisie,
Bourguiba s'est aussi distingué grace a son rapport a I'islam, qu'il a voulu
moderne et dépoussiéré de ses vieilles antiennes.

BOUYIDES (932-1062)
Nom d’une dynastie irako-persane répondant au nom arabe de Buwayhides.

C

CHADILI Aboul-Hassan (1196-1258)
Mystique d’origine tunisienne et fondateur de I'ordre des chadilyya.

CHAFT'I (767-820)
Théologien et fondateur du chafiisme (cf. chapitre sur le sunnisme).

CHELEBI Katib, dit Hajji Khalifa (1609-1657).

CHICHTI Mu'in d-Din Muhammad (1142-1236)
Grand mystique indien et fondateur de la secte des chichtiyas.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres

D

DAMIRI (mort en 1405)
Savant. Il est I'auteur d’une Vie des animaux (Kitab al-hayawan) qui est
reconnue dans le domaine de la zoologie.

DARIMI Uthman (mort en 869)
Théologien sunnite, philosophe antimu’tazilite et auteur d’un ouvrage de
théologie intitulé Kitab as-Sinan.

DARKAWI Moulay al-'Arabi (1737-1823)
Nom d’un saint homme du Maghreb.

DHAHABi Chams ad-Din (1274-1348)
Historien, biographe et théologien sunnite.

DHU NUN AL-MISRI (796-859)
Mystique musulman d’Egypte.

DIHLAWI Wali-u Allah Ahmad (mort en 1762)
Spécialiste du hadith, théologien et réformateur indo-pakistanais.

DINAWARI (mort en 895)
Savant et botaniste musulman.

E

ELIJAH Muhammad, voir BLACK MUSLIMS.

F

FAKHR AD-DIN AR-RAZI (1149-1209)
Théologien et commentateur du Coran.

FARABI Abii Nasr Mohammed (872-950)

Grand philosophe rationaliste, auteur en particulier du Traité sur la Cité
vertueuse. Il est surnommé le « Deuxiéme maitre », aprés Aristote, le « Premier
maitre »,

FARAG FODA (mort en 1992).

Il est 'un des militants de la laicité a 'égyptienne dont on a le plus parlé
durant les vingt derniéres années, surtout depuis son assassinat

le 8 juin 1992.

FARID WAJDI Mohammed (1875-1954)
Homme de lettres et journaliste égyptien, il a publié, dirigé et coordonné
plusieurs revues traitant de l'islam, dont la Revue de Al-Azhar.

401



46 2 Septiéme partie : Annexes -

FATIMIDES (909-1171)
L'une des plus grandes dynasties de I'islam. Elle s'est imposée contre les
Abbassides de Bagdad. On lui doit la fondation du Caire.

FIRDAWSI Aboul-Qasim Mansour (940-1020)
Poéte persan. Il est lauteur du Shahnamh, un poéme long de plus de
60000 vers.

FRERES MUSULMANS (xx° siécle)

Désigne un mouvement politico-religieux égyptien qui a eu ses heures de
gloire dans les années 1950, d’abord en Egypte, puis dans le reste du monde
arabe. Parti de la Basse-Egypte dans les années 1930, le mouvement est créé
par un instituteur — vite devenu prédicateur — du nom de Hassan al-Banna.

Il préche d'abord 4 des adeptes des villes comme Ismailiya (sa ville natale),
puis Le Caire, avant d'étendre son action a I'ensemble du pays. Certains
activistes du mouvement ont été manipulés par Nasser qui voulait liquider la
vieille garde d’'opposants, avant d’étre défaits a leur tour, et leur mouvement
interdit. On pense que c’est 'un de leurs émules des Jamaat al-islamiyya,
plus politisés, qui, des années plus tard, finira par tuer le président Anouar
Sadate le 6 octobre 1981, lors d'un meeting populaire. Aujourd’hui, les Fréres
musulmans sont bien implantés en Europe et en France.

FRERES DE LA PURETE, voir IKHWAN AS-SAFA.

G

GAMAL ABDEL-NASSER, voir NASSER.

GHAZALI Mohammed (1058-1111)

De loin, le plus consensuel des théologiens musulmans. On lui doit Al-Mungid
min ad-dalal (Le Livre qui sauve de l'ignorance) et un grand nombre d’autres
travaux, encore d’actualité.

GOK ALP Alp Ziya (1875 ou 76-1924)
Intellectuel et réformiste turc.

H

HABACHES

Nom d’une confrérie soufie née au Liban dans les années 1970. Son guide est
le cheikh Al-Harrari, de Harrar (en Erythrée), d'oli leur nom arabe, habachis,
qui appartiendrait & la confrérie des Rifa’iya de Damas. La thése principale
des habaches est de sortir I'islam de son orniére fondamentaliste, dont le
prototype et en méme temps la béte noire, presque le bouc €émissaire, est le
régime wahhabite d’Arabie Saoudite.



___Annexe E : Dictionnaire des noms propres 663

HACHEMITES D'IRAK (1921-1958)
Dynastie de souverains ayant régné sur I'Irak jusqu’a 'avénement de Saddam
Hussein.

HACHEMITES DE JORDANIE
Nom d’une dynastie arabe qui préside aux destinées de la Jordanie depuis
1923. Elle était un moment en charge de la Transjordanie et de la Palestine.

HADDAD Tahar (1899-1930).

Militant syndicaliste et politique tunisien. La publication de son livre Notre
femme dans la doctrine et la société lui valut d’étre écarté de toute action
militante.

HAFSIDES (1228-1574)
Nom d’une dynastie maghrébine. Elle a régné surtout sur la Tunisie et sur une
partie de I'Algérie.

HAJJI KHALIFA (1609-1657 ou 1658)
Historien, géographe et encyclopédiste d'Istanbul.

HALLAJ Abii al-Mansiir (857 ou 858-922).

Littéralement « Le Cardeur ». Mystique, philosophe, prédicateur et
sermonnaire du début des Abbassides. On lui doit des écrits symbolistes trés
puissants.

HAMZA (vie siécle)
Oncle du Prophete et I'un de ses meilleurs soutiens.

HAROUN ar-RACHID (764-809)

Calife abbasside prestigieux, de ceux qui ont marqué I'imaginaire
musulman (et par ricochet occidental en raison de sa correspondance avec
Charlemagne).

HASSAN AL-BASRI (642-728)
L'un des tout premiers mystiques de I'islam.

HASSAN AL-BANNA, voir AL-BANNA.

HASSAN IBN TABIT (mort en 665)
Poéte de Médine et auteur d’'un panégyrique du Prophéte.

HASSAN-I SABBAH (xr° siécle)
Propagandiste nizarite et maitre 4 penser des réfugiés de la forteresse
d’Alamdt.

HILLI (1250-1325)
Théologien chiite du temps de la dynastie des Ilkhanides (1260-1353)
également appelé Al-Allama (littéralement : « Le Savantissime »).

HUJWIRI Aboul-Hassan Ali (mort en 1077)
Mystique persan et auteur d'un traité sur le soufisme.



464 Septiéme partie : Annexes ___ )

HUNAYN IBN ISHAQ (809-873)
Médecin nestorien de Jondichapur et traducteur de Galien.

Husayn HAYKAL Muhammad (1888-1956)
pour qui « une nation vit tant qu'elle laisse revivre son passé » (cf Von
Grunebaum, in Lidentité culturelle de ['lslam, p. 171).

HUSSAYN (ou AI-HUSSAYN)(624-680)
Deuxiéme fils de Ali, Ive calife, et martyr de l'islam aux yeux des chiites.

/

IBADITES

Nom d’une subdivision des kharidjites. Aujourd’hui, c’est dans la pentapole
du M'Zab, dans le Sud algérien, qu'on les trouve. Cf. 'ouvrage de Pierre
Cuperly, Introduction a létude de I'lbadisme (1984).

IBN ABDELWAHAB Mohammed (1703-1787)
Théologien et prédicateur d’Arabie. Il est le maitre a penser du wahhabisme
(voir ce mot).

IBN ABI DUAD (mort en 854)
Philosophe mu'tazilite.

IBN ABI ZAYD, dit AL-QAYRAWANI (922-996)
Juriste de Kairouan (Qayrawan), en Tunisie, et auteur d'un traité de doctrine
malikite.

IBN ABD AL-QUDDUS Salih (x© siécle)
Il est poete. Il est condamné & mort pour hérésie au temps du premier calife
fatimide, Al-Mahdi.

IBN AJIBA (1746-1809)
Soufi marocain.

IBN ARABI Muhyi Ad-Din (1165-1240)
Mystique de I'islam et auteur d’'un grand nombre de traités. Il est surnommé
le « plus grand cheikh »,

IBN al-KHATIB (1313-1374 ou 1375)
Il fut vizir, écrivain et principal historien de la dynastie des Nasrides
d’Espagne. Son Histoire des sultans de Grenade fait autorité.

IBN al- MUQAFFA Abdallah (721-756)

Bien qu'élitiste, cet écrivain arabe d'origine persane a traduit vers l'arabe
la fable indienne de Bidpai, connue sous le titre de Kalila wa Dimna, et
dont la premiére traduction en francais faite par Sylvestre de Sacy date de
1816. Accusé de manichéisme (zandaqa), il est exécuté au temps du calife
abbasside Al-Manstr (mort en 775).



Annexe E : Dictionnaire des noms propres 465

IBN al-WACHCHA Mohammed (mort en 936)
Grammairien et homme de lettres de Bagdad.

IBN ATA ALLAH (mort en 1309)
Mystique malikite et auteur de plusieurs traités.

IBN BADIS Abdelhamid (1889-1940)

Réformiste algérien, de formation zaitounienne (université religieuse de
Tunis) et héritier spirituel de la confrérie des Qadiriyya, Ibn Badis est le
réformateur algérien le plus connu.

IBN BADJDJA (1106-1138 ou 1139)

L'Avempace de Saragosse était un philosophe et un médecin arabe fort
estimé, au point d'influencer Averroes. Il est 'auteur du Traité de l'dme et du
Régime du solitaire.

IBN BATTA (917-997)
Théologien hanbalite.

IBN BATTOUTA (1304-1377)
Voyageur de Tanger et auteur d'une bonne relation sur un grand nombre de
pays arabes, africains et musulmans (cf. chapitre 20).

IBN DAWUD (mort en 907 ou 908)
Juriste et mystique de Bagdad. 1l est 'auteur du Traité de l'amour courtois.

IBN DIRHAM (mort en 742).
Théologien et helléniste. Il a été apostasié.

IBN FADLAN (x° siécle)
Missionnaire musulman envoyé en 921-922 par le calife abbasside pour
islamiser les Bulgares de la Volga.

IBN al-FARID Omar (1181-1235)
Mystique cairote et auteur d’une Ode au vin appelée Al-Khamriyya.

IBN HAJAR al’ASQALANI (1372-1449)
Traditionniste et collecteur de hadiths ayant vécu au temps des Mamelouks.

IBN HANBAL Ahmed (780-855)

Théologien de Bagdad et fondateur d’'une école de pensée sunnite, le
hanbalisme, plutét rigoriste. Le hanbalisme est surtout observé en Irak en
Syrie et dans le Nadjd (Arabie Saoudite) (cf. chapitre 12).

IBN HAZM (993 ou 994-1064)
Théologien et juriste du temps de 'Espagne musulmane.

IBN HICHAM Abou Mohammed (mort en 834)
Biographe du Prophéte. Il est 'auteur d’'une excellente Sirat rassil Allah
(La Vie du Prophete).



466 Septieme partie : Annexes _ B

IBN ISHAQ Abu Abdallah Mohammed (704-767 ou 768)
Premier biographe du prophéte Mohammed.

IBN al-JAWZI (1116-1200)
Sermonnaire de Bagdad et théologien hanbalite.

IBN al-KALBI Hicham (737-819 ou 821)
Historien du temps de la dynastie abbasside, spécialisé sur I'antéislam et
I'Antiquité religieuse.

IBN KATHIR (vers 1300-1372 ou 1373)
Grand érudit musulman, histirien et commentateur du Coran. On lui doit une
histoire de I'lslam intitulée Al-Bidaya wan-nihaya.

IBN al-MUQAFFA’ Abdallah (721-756 ou 757)
Ecrivain d’origine persane. Il a traduit les fables indiennes de Bidpai,
aujourd’hui Kalilah wa Dimna.

IBN KHALDOUN Abd ar-Rahman (1332-1406)

Historien de la civilisation arabe et islamique, sociologue des religions et
homme d’Etat maghrébin. Esprit universel, Ibn Khaldoun est l'auteur de
plusieurs traités, dont la Mugaddima (Prolégoménes) (cf. chapitre 20).

IBN MACHICH Abd as-Salam (mort en 1228)
Mystique et maitre i penser de la confrérie chadiliya.

IBN MAJAH (825-887)
Traditionaiste et auteur d'un livre reconnu du hadith.

IBN MANZUR Jamal ad-Din (1232-1311)
Lexicographe arabe et auteur, a ce titre, du Lissan al-Arab en 14 tomes.

IBN MASARRA Mohammed (883-931)
Philosophe et mystique andalou.

IBN NADIM Mohammed (mort en 995)
Libraire de Bagdad et grand encyclopédiste.

IBN NAFIS (1213-1288)
Médecin de Damas et découvreur de la circulation pulmonaire.

IBN QAYYIM AL-JAWZIYYA (mort en 1350)
Philosophe et théologien musulman. 11 fut le disciple direct d’In Taymiyya
(voir ce nom).

IBN QUTAYBA (828-889)
Théologien et philologue arabe, mais dont I'origine serait iranienne. Il est
l'auteur de Traité de la poésie et des poétes.



_Annexe E : Dictionnaire des noms propres 467

IBN ar-RAWANDI (820-860)

Théologien iranien de Hamadan et libre penseur placé au service du dernier
sultan saldjoukide. Ayant vécu a la Cour, il laissera une bonne description
des mceurs royales de son temps.

IBN ROCHD Mohammed (1126-1198) ou AVERROES
Philosophe et médecin musulman de Cordoue. On lui doit des commentaires
d’Aristote et un grand nombre d’autres travaux (cf. chapitre 20).

IBN SAB’IN Qutb ad-Din (1217-1269 ou 70)
Philosophe, hermétiste et théologien.

IBN SA’D AL-BASRI (784-845)
Historien et biographe. Il a été le secrétaire d’Al-Waqidi, juriste et historien au
temps des Abbassides.

IBN SAUD (ou IBN SEOUD) (1880-1953)
Il est le fondateur de I'Etat saoudien d’aujourd’hui.

IBN SID AL-BATAYUSI (1052-1127)
Grammairien et philosophe musulman de Badagoz.

IBN SINA (980-1037) ou AVICENNE
Philosophe musulman et médecin. Il est I'auteur d’un traité appelé le Canon
de la médecine (Qanin fit-ttbb).

IBN TAIMIYYA Taqui ad-Din Ahmed (1263-1328)

Théologien hanbalite extrémement populaire dans les milieux salafistes
actuels. Son rigorisme et son interprétation littéraliste du Coran en ont fait
un modele.

IBN TUFAYL (1110-1185 ou 1186)
Celui que I'Occident nomme Abubacer a été un médecin et un philosophe
réputé. L'un des plus inventifs de 'Espagne musulmane.

IBN al-WACHCHA Mohammed (mort en 936)
Homme de lettres de Bagdad et auteur du Livre chamarré (Kitab
al-Muwachcha).

IBN ZUHR (mort en 1162)
Grand médecin arabe de Séville appelé naguére Avenzoar. Il fut le
contemporain d’'Ibn Rochd et d’Ibn Tufayl.

IBRAHIM AL-A’ZAM (mort en 777 ou 783)
Soufi de Balkh devenu personnage quasi légendaire en Syrie.

IBRAHIM an-NAKH'I (mort en 713)
Grand juriste.

IDRISSI, voir AL-IDRISSI.



468 Septieme partie : Annexes

IDRISSIDES (789-926)
Nom d’une brillante dynastie marocaine.

ILKHANIDES
Nom d’une dynastie mongole qui a régné sur la Perse et la Mésopotamie
entre 1256 et 1353.

IKHWAN AS-SAFA (a partir de 950)

Littéralement « Les Fréres de la pureté ». Philosophes de tendance
ismaélienne et auteurs collectifs, en arabe, de cinquante-deux épitres
scientifiques.

IKHWAN AL-MUSLIMIN, cf Fréres musulmans.

IQBAL Muhammad (1873 ou 77-1938).

Réformateur indopakistanais célebre. Il a tenté de concilier la philosophie
indo-musulmane des siécles antérieurs avec la philosophie occidentale, en
particulier avec la philosophie de Bergson. Son ouvrage le plus important est
Reconstruire la pensée religieuse de U'Islam.

ISMAELIENS/ISMA’ILIENS

L'une des branches du chiisme duodécimain (765). Son credo reste la
prédication (da'wa) pacifique, mais a travers un vocabulaire codifié
(cf. chapitre 12).

‘IYAD IBN MUSA (1l est appelé le Cadi ‘Iyad) (1083-1149)
Juriste maghrébin. Il propage un malékisme orthodoxe.

J

JAAFAR AS-SADDIQ L'Imam (700-765)
Descendant du Prophéte et maitre spirituel. On lui préte un grand nombre
d’apophtegmes et de récits sentencieux.

JABARTI Abd ar-Rahman (1753-1825)
Chroniqueur et écrivain égyptien. Il fut le contemporain de Méhémet Ali.

JABIR IBN HAYAN (vers 721-vers 804)
Alchimiste et médecin musulman.

JAHIZ (776 ou 777-868 ou 869)
Ecrivain de Basra et sans doute premier prosateur vrai de la langue arabe. Il
était également un observateur et un ethnologue émeérite.

JALAL UD-DIN RUMLI, voir ROMI.
JAMAL AD-DIN AL-AFGHANI, voir AL-AFGHANI.

JAMTI’ Niir ad-Din (1414-1492)
Poéte et mystique persan.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres 469

JAWDAT PACHA (1822-1895)
A la suite de Mohammed Abduh, Jawdat Pacha a publié une revue intitulée
[jtihad, dans laquelle il défendait des théses réformistes.

JAWISH Abdul Aziz (1876-1929)
Nationaliste égyptien d'origine marocaine, né & Alexandrie. Il a accompagné
I'idée nationaliste en Egypte et en Turquie.

JILI Abd al-Krim (1365-1417)
Mystique de Jil, non loin de Bagdad, et auteur de L'Homme parfait.

JINNAH Muhammad Ali (1876-1948)
Homme d’Etat pakistanais qui participe activement a la création du Pakistan,
lors de sa partition d’avec 'Inde en 1947.

JUBBA’I Abu Ali al- (mort en 915 ou 916)
Théologien mu'tazilite et maitre & penser d’Al-Ach’ari (voir ce nom).

JUNAYD Aboul-Qassim (mort en 910)
Grand soufi des débuts de I'islam.

JUWAYNI Abd al-Malik (mort en 1085)
Théologien ach’arite surnommé Imam al-haramayn, car il enseigna a La
Mecque et 4 Médine.

JUWAYNI Ala-ad-Din (1226-1283)
Historien et gouverneur au temps de la dynastie monghole.

K

KALABADI Abou Bakr (mort en 1000)
Mystique musulman.

KALBI, voir AL-KALBI.

KATIB CHELEBI, dit Hajji Khalifa (1609-1657).
KAWAKIBI, voir AL-KAWAKIBI.

KEMAL, voir MUSTAFA KEMAL.

KHALWATIYYA
Nom d’une confrérie musulmane établie en Anatolie, en Azerbaidjan et dans
le Caucase.

KHAN Ahmad Sayyed (1817-1898)
Réformateur indien et fondateur de la Muhammadan Anglo-Indian Oriental
College a Aligarth, en 1875.



4 70 Septieme partie : Annexes

KHARIDJITES
L'une des grandes subdivisions de I'islam (c¢f. chapitre 12).

KHATAMI Muhammad (1943-)
Homme politique iranien et président élu du pays a partir du 27 mai 1997
jusqu’a I'arrivée au pouvoir d’Ahmedinejad, le président actuel.

KHAYYAM Omar ou ‘Umar (1047 ou 1050-1123)

Mathématicien, astronome et poéte de Nichapour. Spécialiste d’Euclide, il
était surtout connu pour ses Quatrains philosuphiques, empreints de dérision
et de scepticisme.

KHEDIVE
Titre attribué par les Ottomans a leur vice-roi d’Egypte. Il fut porté pendant
un siécle et demi, de 1867 jusqu’a la fin du khalifat, en 1922.

KHEIREDDINE (1822-1889)

Esclave cherquesse, né dans le Caucase, acheté par Ahmed Bey de Tunis,
Kheireddine a grandi dans le palais du Bardo et est devenu I'un des
fonctionnaires les plus en vue. Il est l'auteur d'un ouvrage intitulé Les
Meilleurs Comportements dans la connaissance des royaumes.

KHOMEYNI Rubollah (1902-1989)
Dirigeant religieux, il sera le principal acteur de la « révolution islamiste »
d’Iran.

KHUSRAW Nacir-i (1003-1060)
Homme de lettres, poéte et propagandiste ismaélien.

KHUWARISMI Aboul-Jaafar (mort entre 840 et 847)

Connu sous son nom latin Alchoarismus (puis Algorismus), Al-Khuwarismi,
d’origine iranienne, était un mathématicien de renom. Il travailla & Bagdad,
dans la Maison de la sagesse.

KUBRA Najm ad-Din (mort en 1221)
Mystique originaire d’Iran.

KULAYNI Mohammed (mort vers 939)
Théologien chiite et auteur de recueils de hadiths.

KURD ALI Mohammed (1876-1953)

Né a Damas d’'une mére cherquesse et d'une famille kurde d’origine irakienne,
Kurd Ali a contribué a la prise de conscience de I'unité arabe dont il dirigea
I'une des premiéres organisations.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres 4 7’

M

MA’ARI, voir AL-MA’ARI.

MAHMOUD de Ghazna (971-1030)
Souverain musulman d’Afghanistan et fondateur de la dynastie des
Ghaznavides.

MAJLISSI Mohammed Bagir (1628-1699)
Théologien chiite et auteur de plusieurs opuscules importants.

MALAMATIYYA
Nom d’une secte soufie de 'islam asiatique qui prone 'humiliation comme
une ascese.

MALIK IBN ANAS (715 ou 716-795)

Surnommeé « LImam de Médine », il est le fondateur d’'une école orthodoxe
du sunnisme, le malikisme, répandue au Maghreb et en Afrique noire. Il
est l'auteur d’'un manuel de théologie intitulé Al-Miwatta. Remarque : les
Musulmans vivant en France sont pour la plupart sunnites, de rite malikite
(cf. chapitre sur le sunnisme).

MALKUM KHAN Mirza (1834-1903)

D'origine arméno-persane, cet auteur moderniste a milité pour I'adoption
d’'un code mixte, oriental et occidental, afin de pallier certaines déficiences
constatées au Sud. Son fer de lance fut Qanin (« Loi », « Droit »), la revue qu’il
avait fait paraitre & Londres entre 1890 et 1898.

MA’MAR IBN RACHID (mort en 770)
Compilateur de hadiths prophétiques.

MAMELOQUKS (1250-1517)

Nom d'une grande dynastie d’'esclaves devenus les maitres de I'Egypte et
de la Syrie. Leurs descendants sont défaits par Napoléon lors de la bataille
d’Egypte en 1798. Les Mamelouks sont finalement massacrés collectivement
par Méhémet Ali en 1812.

MA’MUN, voir AL-MA’MON.

MAQDISI Ibn Qudama (mort en 1223)
Juriste originaire de Jérusalem et auteur de traités de droit hanbalite.

MAQRIZI Taqi ad-Din (1364-1442) )
Historien des dynasties fatimide, ayyoubide et mamelouk d’Egypte.

MARINIDES, voir MERINIDES.

MAS’UDI Aboul-Hassan (mort en 956)
Chroniqueur arabe important au temps des Abbassides et auteur des Prairies
dor.



4 72 Septiéme partie : Annexes

MATURUDI Abou Mansour (vers 870-944)
Théologien et fondateur d'un mouvement de pensée qui porte son nom, le
maturudisme.

MAWARDI Abul-Hassan (974-1058)

Eminent juriste chaféite de Bassorah. Il est 'auteur des Statuts
gouvernementaux (Al-Ahkam as-siltaniyya) dont la traduction francaise est
parue a Alger en 1984 (cf. E. Fagnan, Les Statuts gouvernementaux ou régles de
droit public et administratif de Mawerdi, Alger, OPU, 1984).

MAWDOUDI Aboul-Ala (1903-1979)
Théologien et réformateur indo-pakistanais.

MAWERDI Aboul-Hassan Ali Mohammed (974-1058)
Juriste et théologien de Bagdad. Il est 'auteur des Statuts gouvernementaux,
traité de droit public musulman.

MEHEMET ALI (1769-1849)

Vice-roi d’Egypte, Méhémet Ali, fondateur de la petite dynastie des
Khédives, a modernisé son pays. Son pouvoir et celui de ses successeurs se
maintiendra jusqu'a 'avénement de 'Egypte néssérienne (1953).

MEHMET II (1429-1481)
Sultan et conguérant au temps ol la dynastie ottomane était au faite de sa
puissance.

MERINIDES (1196-1464)
Grande dynastie marocaine.

MISKAWAYH Aboul-Ali (vers 932-1030)
Moraliste, pédagogue et écrivain. Il est 'auteur d'un Traité de l'éthique
musulmane.

MOGHOLS (1526-1858)

L'une des plus grandes dynasties de I'islam asiatique, et plus
particuliérement de I'Inde. Le plus fameux de ses représentants est Babir
(1483-1530). Il en est aussi le fondateur.

MOHAMMED (570-632)
Prophéte de I'islam. Cf. partie I, chapitre 2.

MOHAMMED Ahmed Ibn Sayyid ‘Abd Allah (1844-1885)
Chef politique et religieux. En se proclamant « Mahdi du Soudan », il s'opposa
a l'occupation anglo-égyptienne de son pays.

MOHAMMED ALI, voir MEHEMET ALL

MOLLA SADRA SHIRAZI (1571-1640)
Erudit et penseur chiite. Il est 'auteur de travaux dans le domaine de la
mystique,



Annexe E : Dictionnaire des noms propres é 73

MOUAWIYA (vers 605-680)
Grand seigneur omeyyade. Il fut notamment gouverneur de Damas, avant de
s'opposer frontalement & Ali Ibn Abi Taleb (voir ce nom).

MOUFID Chaykh (950-1022)
Théologien et penseur chiite.

MOUSLIM Aboul-Hussayn (816-873)
Compilateur de hadiths, classé parmi les plus fiables. On lui doit un ouvrage
intitulé As-Sahih (LAuthentigue).

MUHASSIBI Abou Abdallah (781-857)
Philosophe et mystique arabe de Bagdad.

MOULUK AT-TAWA'IF, voir REYES DE TAJFAS.

MUSTAPHA KEMAL Pacha dit Atatiirk (1881-1938)

L'homme politique le plus déterminant de la Turquie moderne dont il est le
fondateur incontesté, le surnom Atatiirk signifiant littéralement « Le Pére (de
la nation) turque ». Il fut également un grand visionnaire du xxe siécle.

MUSTAFA HUSNI AS-SABBAI’ (1915-1964).
Enseignant de la charia et membre influent de I'association des Fréres
musulmans dont il était le correspondant 4 Damas.

MUTANABBI Abou Tayyib (915-965)
Littéralement : « Le Prétendant a la prophétie ». Grand poéte syrien a I'époque
de la dynastie hamdanide.

MU'TAZILITES (viic-ix© siécles)
Nom d’un mouvement de théologiens et de philosophes musulmans
rationalistes.

N

NAGUIB MAHFOUZ (1911-1994)
Ecrivain égyptien et prix Nobel de littérature (c£. chapitre 20).

NAQCHABANDIYYA
Confrérie soufie fondée par Nagchadandi (1317-1389) a Boukhara. Elle est
surtout implantée en Asie centrale.

NATION DE L'ISLAM, voir BLACKS MUSLIMS.

NASA’l Abou Abd ar-Rahman An-Nasa'i (mort en 915)
L'un des plus importants traditionnistes de I'islam. On lui doit I'un des six
recueils de hadiths.



4 7& Septiéme partie : Annexes

NASRIDES (1230-1492).
Nom d’une dynastie musulmane ayant régné en Andalousie. On lui doit
I'’Alhambra, a Cordoue.

NASSER Gamal Abd An- (1918-1970)
Homme d’Etat égyptien et nationaliste arabe, au temps du panarabisme.

NIFARI Mohammed (mort en 965) .
Mystique arabe et auteur de traités sur les Etats spirituels.

NI'MAT ALLAH, Chah Wali (mort en 1431)
Mystique et fondateur de I'ordre qui porte son nom, les ni’'matullahi.

NIZAM AL-MULK (1018-1092)
Grand vizir au temps de la dynastie saldjoukide. Il fut trés proche de Alp
Arslan (1030-1073) et de son fils Malik Shah (1055-1092).

NIZAMI Ilyas Ibn Yiisif (1141-1202)
Mystique persan et poéte.

NURBAKHCH Mohammed (1393-1465)
Mystique, prétendant au califat et fondateur de la confrérie des
nurbakhchiya.

0

OMEYYADES (661-750)
Premiére dynastie de I'islam. Sa capitale était Damas.

OMEYYADES D’OCCIDENT (756-1031)
On appelle ainsi la branche omeyyade qui a régné en Espagne, aprés qu'elle
eut été défaite par les Abbassides.

OTHMAN IBN ‘AFFAN (mort en 656)
Troisieme calife de I'islam.

OTTOMANS (1342-1924)
L'une des plus importantes dynasties de 'islam, car elle gouverna un empire
qui allait de I'Algérie centrale jusqu’en Arabie. Sa capitale était Istanbul.

OUM KALTHOUM (1904-1975)
L'une des plus grandes chanteuses du monde arabe (cf. chapitre 20).

) 4

PAHLAVI (1925-1979)
Dynastie persane dont I'ambition a été de « moderniser » le pays.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres 4 75

0

-—

QADIRIYYA
Ordre soufi fondé par Jilani (voir ce nom).

QAZWINI Abou Yahya (1268-1338)
Cosmologiste de Qazwin (Iran), naturaliste et savant encyclopédiste.

QOTB, voir SAYYID QUTB/QOTB.

QUCHAYRI Aboul-Qassim (mort en 1072)
Mystique persan et auteur de traités autour du Coran.

R

RABIA AL-ADAWIYYA (713-801)
Mystique musulmane de Bassorah.

RACHID RIDHA Mohammed (1865-1935)
Lun des acteurs de la réforme de I'islam a la fin du xx© siecle en Egypte. Il est
l'auteur d'un ouvrage sur les droits de la femme en Islam.

RAHMANIYYA
Confrérie soufie de Kabylie (Algérie). Elle est fondée au xvie siecle par
Mohammed Ibn Abd ar-Rahman al-Jurjari.

RASSOULIDES (1229-1454)
Nom d'une dynastie yéménite.

RAZI ou RHAZES Abou Bakr Mohammed (850-925)

Philosophe et médecin persan de Rayy. Il fut le pionnier de la médecine
psychosomatique et I'un des encyclopédistes qui ont fait avancer la notion
de diagnostic et de clinique. On lui doit un grand nombre d’ouvrages parmi
lesquel Le Liber Continens (Al-Hawi) qui fut traduit en latin, en grec et dans
toutes les autres langues européennes.

REYES DE TA'IFAS {ou Miiliik at-tawa'if, littéralement « Rois de clans »)
Noms des roitelets musulmans qui ont gouverné I'Espagne musulmane au
moment du déclin, soit & partir du xi® siécle.

RIFA’A TAHTAWI Badawi (1801-1873)

Réformiste égyptien de premier plan, il fait partie de la premiére délégation
envoyée par Méhémet Ali pour étudier et comparer les deux systémes
éducatifs.

RUMI Jalal ud-Din (1207-1273)
Mystique musulman de grande notoriété, il est lauteur du Mathnawi, suite
poético-mystique de plusieurs milliers de vers.



4 76 Septieme partie : Annexes

RUSTEMIDES (ou ROSTEMIDES) (779-909)
Nom d’une dynastie de I'Algérie centrale et occidentale.

LY

SAADIDES (ou SAADIENS) (1511-1628)
Nom d'une dynastie marocaine.

SADRA SHIRAZI, voir MOLLA SADRA SHIRAZI.
SADIQ AL-AZM, voir AL-AZM (né en 1934).

SAFAVIDES (1501-1732)
Nom d’une dynastie chiite perse ayant régné sur I'lran, le Caucase,
I'’Azerbaidjan et I'Afghanistan.

SAFFARIDES (867-fin xve siécle)
Dynastie de la Perse orientale.

SAHL TUSTARI (818-896)
Mystique de Tustar (Iran) et maitre a penser.

SAID NUSRI Bediuzzaman (1873-1960).

SALADIN (de son nom arabe Salah Ud-Din Yiisiif al-Ayyiibi) (vers 1138-1193)
Général musulman (cf. chapitre 20).

SALAFISTES (début du xx° sigcle)

Désigne un mouvement politico-religieux plutdt rigoriste, né a la suite de

la Nahda (renaissance) du xix* si¢cle et surtout en opposition i la gabegie
des régimes arabes qui sont aujourd’hui en place. Salaf veut dire « Ancien »,
« Premier » et « Salafistes », « Les Partisans des pieux ancétres ». Le mot
d’'ordre des salafistes (en arabe Salafiyya) est de rejeter comme blamable
(bid'a) toute attitude qui ne correspond pas aux agissements des premiers
compagnons du Prophéte. Ce mouvement est organisé autour d’une idée, le
retour au saint Coran et a la Sunna (ruju’). Pour y parvenir, il met en avant
une attitude piétiste fondée sur la purification (fasfiya), la rééducation
(tarbiya) et la revivification (ihya) ; tels sont les concepts qui articulent

la thése salafiste, animée par une génération de musulmans désireux de
retrouver le message original de I'islam et, ce faisant, refusent en bloc toute
idée d’évolution religieuse.

SALDJUKIDES (1038-1194)
Nom d’une brillante dynastie d'Iran.

SAMANIDES (819-1005)
Nom d’une dynastie chiite qui a régné sur I'lran et sur une partie de I'Asie.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres 4 77

SAOUDITES
Nom d’une dynastie contemporaine - celle des Ibn Sa’tid - au pouvoir en
Arabie depuis le xvi© siécle.

SARAKCHI As- (mort vers 1090)
Grand juriste et auteur d'un traité, Al-Mabsiit, en trente volumes.

SAYYID QUTB ou QOTB (1906-1966)

Théologien doctrinaire et militant de I'’Association des Fréres musulmans,
trés active en son temps, avant d’étre emprisonné par le colonel Nasser a
partir de 1954, lorsque le Rais décida de mettre fin aux activités des Fréres
musulmans.

SATI AL-HUSRI (1880-1969)
SEFEVIDES, voir SAFAVIDES.
SELDJOUKIDES, voir SALDJUKIDES.

SENOUSSI Mohammed Ibn Ali (1787-1870)
Théologien, prédicateur et fondateur de la confrérie libyenne qui porte son
nom.

SHADILI Aboul-Hassan, voir CHADILI.
SHAFTI, voir CHAFI'L.

SHAHRASTANI Aboul-Fath (1076-1153)
Hérésiographe d’origine iranienne. Il rédigea un traité consacré aux sectes de
lislam.

SHAMS-AD-DIN AT-TABRIZI (mort en 1247)
Mentor et parrain de Jalal Ud-Din Riimi, grand mystique musulman.

SHARIATI ALI (1933-1977)

Militant politique et intellectuel iranien au temps du shah Reza Pahlavi,

dont il était un opposant farouche. Au début des années 1960, il est allé a
Paris, ot il a obtenu un doctorat en sociologie et en études islamiques. De
retour en Iran en 1955, il a passé six mois en prison. Sa popularité en tant
que professeur a mené a sa suspension et, en 1967, il s’est installé & Téhéran,
ou il est devenu le conférencier a la Husseiniya-i-Ershad. Son but était de
combiner le message social radical du marxisme avec les implications
révolutionnaires et égalitaires du chiisme originel. Plusieurs de ses livres
viennent d’étre publiés par les éditions Al-Bouragq.

SHIRIN EBADI
Avocate iranienne et prix Nobel de la paix en 2003 (cf. chapitre 20).

SINAN (1489-1588)
Grand bétisseur au temps des Ottomans (cf. chapitre 20).



4 78 Septiéme partie : Annexes

SJAHRIR (1909-1966)
Premier ministre indonésien. Il joua un réle d’émancipateur pour son peuple.

SOHRAWARDI Chihab ad-Din Yahya (1151 ou 1155-1191)
Mystique iranien et maitre de I« lllumination ».

SOYOUTI Aboul-Fadl (1445-1505)
Lexicographe égyptien et auteur de nombreux écrits dans ce domaine.

SUHRAWARDI, voir SOHRAWARDI.

T

TABARI Abou Jaafar Mohammed (838-923)
Historien musulman au temps des premiers Abbassides (cf. chapitre 20).

TABLIGH

Littéralement « le fait de transmettre une lettre, un message, une
information », du verbe ballagha, « informer », » transmettre ». Le mot
désigne 'un des mouvements les plus visibles du messianisme islamiste.

Né entre I'Inde et le Pakistan, grace notamment & Mohammed Ilyas et & son
mentor Al-Mawdoudi (voir ce nom), le mouvement du Tabligh est d’abord un
mouvement piétiste qui compte un grand nombre de jeunes assez cultivés.

TAHA HUSSEIN (1889-1973)
Fcrivain égyptien de grande réputation.

TANTAWI JAWHARI (1870-1940)
Auteur égyptien fécond, éléve de la mosquée Al-Azhar, puis enseignant dans
différentes écoles du pays.

TANUKHI Aboul Ali (940-994)
Juge et chroniqueur de tendance mu'tazilite.

TAWFIQ AL-MADANI Ahmed (1899 - 1983 )
L'un des oulémas qui ont demandé l'indépendance de I'Algérie et dont les
slogans ont fait florés.

TAWHIDI Abou Hayan (927-1023)
Linguiste arabe et philosophe au temps de la dynastie Bouyides (x¢-xi® siecle).

THABIT IBN QURRA (836-900)
Mathématien, astronome et médecin.

THIRMIDI Abou ‘Issa (842-892 ou 898)
Théologien et compilateur de hadiths prophétiques. 1l est I'auteur d’un traité
de compilation appelé Al-Jami’.



Annexe E : Dictionnaire des noms propres é 79

TIJANIYA
L'une des confréries religieuses les plus réputées d’Afrique et du Maghreb.

TIMOURIDES (1370-1506)
Nom d’une dynastie d’Iran (Timour-Lang) qui a régné sur une grande partie
d’Asie centrale.

TOULOUNIDES (868-905)
Nommeée d'aprés son fondateur, Ibn Touloun, cette dynastie a pris le pouvoir
en Egypte et en Syrie.

TUMAMA IBN AHRAS (mort en 828)
Philosophe mu'tazilite de 'école de Bagdad.

TUSI Nasr Ad-Din (995-1067)
Théologien et auteur de travaux liés a la doctrine chiite.

U

UMAR IBN AL-KHATTAB (mort en 644)
Deuxiéme calife de I'lslam.

UMAR KHAYYAM, voir KHAYYAM OMAR.

w

WAHABISME

Nom de la doctrine observée par les wahhabites d’Arabie Saoudite, dont c’est
la religion d’Etat. Elle est directement inspirée de I'action de Mohammed Abd
Al-Wahab (1704-1787).

WAJDY Mohammed Farid (1875-1954)
Homme de lettres égyptien, journaliste et directeur de la Revue de Al-Azhar.

WALI ALLAH AD-DIHLAWI Chah (1703-1762)
Réformateur indien au temps de la dynastie moghole.

WAQIDI Abou Abdallah (747-822 ou 823)
Historien des religions, théologien et exégéte au temps de la dynastie
abbasside.

WASIL IBN ‘ATA (vers 698/700-749 ou 750)
Théologien de Médine et maitre & penser a son époque.



4 8 0 Septiéme partie : Annexes B

4

YAZIDIS
Secte aux pratiques étranges dont les adeptes sont répandus essentiellement
dans le Kurdistan irakien.

YOUSSEF Ali (1836-1913).

Homme de lettres égyptien. Son hebdomadaire Al-Adab (Les Lettres arabes)
a joué un rdle appréciable dans la cristallisation des idées politiques et
religieuses au temps du khédivat.

Z

ZAHRAWI Abdelhamid (1871-1917)
Réformiste syrien aux derniers temps de la puissance ottomane.

ZAGHLUL Pacha Saad (1858 ou 1860-1927)
Militant politique et homme d’Etat égyptien. Il incarne le réformisme
politique de I'islam sunnite.

ZAMAKHCHARI Mahmoud (1075-1134 ou 1144)
Lexicographe iranien, théologien, commentateur du Coran et expert de la
langue arabe.

ZAYD IBN ALI (mort en 738)

Commentateur du Coran et théologien. On lui préte la fondation de I'’école
zaydite de droit et, partant, de la branche doctrinale qui s'en réclame, en
particulier au Yémen. Voir ZAYDITES.

ZAYDITES
L'une des branches du chiisme, surtout répandue au Yémen.



2 08000 OSSOSO DSSRS

A

Abassides 80, 259

Abou Bakr 51, 69

Abraham 323, 329

achoura 203, 261

action, catégories d’' 159

Adam 328

adhan 172, 173

adoption 233

adoration 108

adultere 232

Afghanistan 352

ahmadiyya 306

aid el-Kébir 190

Akbar 390

alaouites 304

Albanie 407

Al-Banna, Hassan 344

alcool 215, 239

alévis 305

algebre 378

Algérie 416

al-Ghazali 279

Alhambra 383

Al-hamdulillah 64

Ali (ou ‘Ali) 69, 75, 253, 367
trahison et martyre d’

256

al-Jahiliyya 23
Al-Khawarazmi 378, 380
Al-Khayyam, Omar 378
Allah 100

Allahu ARbar 173
Allemagne 318

Index

o960 O SRS RROSIOESRSTROBROIIRSEDTOTIOROSOSEDSDBPORE

al-Qaida 355

Al-Souhrawardi 266

Al-Tusi 266

amen 65

Andalousie 85

anges 110, 128

animaux 240

anniversaire de
Mohammed 39, 198

ansar 29

apostasie 72

appel a la priere 172

Arabes 18

Arabie antéislamique 20, 21

arc-en-ciel 383

art figuratif 239

« Assassins » 320

astronomie 379

Atatirk 415

attributs de Dieu 102

Averroés 392

avortement 236

aya 101

B

bahais 307
Bangladesh 402
barzakh 134
basmallah 47, 64
bataille
d’'Ohoud 32
de Badr 32
du fossé (khandag) 32
Bédouin 22

Belgique 316

Ben Laden 354

Bible 35, 326, 333

bid'a 148

Bokhari 245

bonnes maniéres 217
Bosnie-Herzégovine 406
bouddhisme 15

c

Cachemire 403

cachére 215

calendrier musulman 423

califes 69

calligraphie 63

Cem 306

chafi'isme 249

chahada 46, 100, 168

récitation de la 169

charia 151-152

chiffres arabes 379

chiisme 251
duodécimain 89, 251,
260, 261
ismaélien 295
septimain 251

chiites 14, 79
septimains 299
rites 263

chirk 109, 226
choura 74
christianisme 15, 323
ciel 114, 139

cing piliers 108, 165



482

L'lslam pour les Nuls

cing priéres 170
circoncision 207
confrérie(s)
soufie 281, 282, 287
maghrébines 290

consécration 188
contraception 230
Coran 43, 51, 326
créationnisme 118
Credo 124
croisades 84
crucifixion 332

D

dar al-harb 69

dar al-Islam 69, 78, 87

darura 156

daudis 302

démocratie 339

deuil 213

dhikr 106, 283

dhimmi 74, 335

dialogue interreligieux 336

divorce 211, 232, 264

Dix commandements 331

djihad 169, 347, 348

djinns 111, 131

dot 209

« droit chemin » 65

droit chiite 264

droit islamique
consolidation du 155
origine du 153

droit, coté 218

druzes 303

E

Ebadi, Shirin 394
école coranique 6]
écologie 240

Ecriture sainte 44
égalité des femmes 234
enfant 233

enfer 114, 127, 137, 138
enterrement 213
Espagne 319
éternuement 217

éthique 108, 221
individuelle 361

excision 208
extrémistes 347

F

Fatiha 47, 64

fatimides 320

fatwa 161

femmes 218, 234, 280

figuration du prophéte 239

figh 152, 161

FIS 416

fitna 75, 79, 80

foi 108, 118
profession de 124

France 313

Fréres musulmans 344

funérailles 213

G

Gabriel 130
grossesse 204

H

hadiths 104, 146, 147, 148,
243

évaluation des 150
recueils de 149, 244, 247
transmission des 149

hadj 33, 185, 188

Hamas 411

Hamzanama 92

hanafite 157
hanbalisme 158, 249
hanéfisme 248
Hégire 29, 423
henné 205
héritage 235, 264
Hezbollah 410
hidjab 235
hindouisme 15
homosexualité 229
houris 140
Hussein 79
martyre de 256

!

ibada 108

ibadites 297

ibaha 156

Iblis 111, 132

Ibn Battouta 388

Ibn Khaldoun 393

Ibn Rochd 392

Ibril 130

‘id al-adha 189

‘id al-fitr 184

thram 188

thsan 108

ijtihad 160, 163, 264, 356
ikhtiydr 162-163

imam 172, 254, 263
« imam caché » 90, 255

imamat 298

iman 108

immigration
clandestine 320

impot religieux 265

impuissance 228
inch'allah 47, 115

Inde 402

Indonésie 404



inimitabilité du Coran
(ljaz) 56

intercession 37, 136

interprétation 59, 160
ésotérique 59
exotérique 59

Intifada 411

Irak 413

Iran 89, 260, 349

Isaac 329

islah 356

islam 2, 13

islamique 13

islamisme 341, 343

ism 206

Ismaél 329

ismaéliens 299

isnad 146

isra’ 28

Isragl 410

istihsan 155

istishab 156

istislah 155, 163

Italie 319, 320

Izrail 130

7

Jammi'at-islami 344
Jemaa Islamiya 406
Jésus 35, 332
jetine 181

Jibril 25

Joseph 330
judaisme 15, 323

jugement dernier 13, 135

Jjumu'a 176

jurisprudence
islamique 152
justice sociale 237

K

Kaaba 23, 187
kafir 109, 122
kamikaze 347
khanga 281
kharidjites 14, 297
khimar 235
khitan 207
khojas 301
Khomeiny 349
khoums 265
Kosovo 407
kufr 226
kunya 206
Kurdistan 414

L

ljaz 56

La Mecque 11, 21, 185
laicité 315

Liban 409

libre arbitre 114
Libye 419

Ligue arabe 420
limbes 142

Livre, religions du 43, 323,

324
Loth 329

M

madhahib 248
madrasa 152

mahdi 255

Mahfouz, Naguib 395
« mahométan » 13
main gauche 168
Malaisie 403

Malik Ibn Anas 246
malikisme 157, 248

mariage 209, 231, 264
temporaire 264
contrat de 210

Maroc 417
masjid 177
masturbation 228
mathématiques 378
matn 146
maturité 209
Mauritanie 420
mausolée 202
mauvais ceil 217
Mawdoudi 344
mawlid 39, 198
mawloud 199
médecine 236, 381

Index 483

Médine 12, 22, 29, 191

constitution de 31
méditation 181
« mére du Livre » 325
messager 34
mi'raj 28
Mikail 25, 130
minaret 172
miracles 36
Mijlisi, Mohammed

Baqir 266

modernité 357
moghol, empire 91

Mohammed 11, 19, 26, 34,

333
les noms de 38
Moise 35, 330
mollah 90, 265
Mollah Sadra 266
morale 222 223
sexuelle 227
sources de la 225

mort 133, 212
d’un enfant 137

mosquée 177, 180, 187

de Paris 315
Mou'awiya 78



484

L'Islam pour les Nuls

moudjahidin 352
mouhajiroun 29
Mousta’li 302
muezzin 172
mufti 161
mujawwad 62
mujtahid 265
Munkar 131
murattal 62
Muslim 246
musulman 13, 12]
Miiwatta 246

N

naissance 204
Nakir 131

nasab 206
Nigéria 400

nisba 206
nizarites 320
nom 206

noms de Dieu 104
nourriture 215
nusayris 304

0

OLP 409

Omar 51, 72

Omeyyades 78, 258
‘omra 188

optique 382

ordres soufis 288-290

Organisation de la
Conférence islamique
(OCDh 420

Othman 51, 74

ottoman, empire 87

ouléma 90, 153

Oum Kalthoum 396

) 4

Palestine 410
paradis 127
pauvres 238
péché 226, 332
pelerinage 33, 185, 188
pharmacologie 382
Philippines 404
philosophie 120, 393
piliers, cinq 108
poésie 39

soufie 285
polygamie 211, 231
polythéisme 23, 96
porc 215
pornographie 230
prieére, appel ala 172
prononciation du Coran 49
propheéte(s) 34, 113
prostitution 228
purgatoire 142
purification 166

0

gadianis 307
garmates 300
gibla 171
giyama 135
qorayshite 24

R

rak'a 174

ramadan 181-185
rapports sexuels 227
récitation du Coran 46, 61
réforme 356

réformistes 347
remercier 217

respect du Coran 48
résurrection 135

Révélation 13, 45
ribat 281
Royaume-Uni 318
Rushdie, Salman 98
Russie 408

S

sacrifice 207
safavide, empire 89
sagesse
coranique 360
musulmane 359
populaire 362

saints 200, 202
Saladin 389
salafistes 345
salat 46, 170

sama’ 284
sanctions 159
Satan 111, 132
sawm 181

Sayyid Qotb 345
sceau des prophétes 34
Septembre noir 412
sexe 227

shafi'ite 157

Sinan 394
solidarité 180
Soudan 401

soufisme 14, 268, 272
rejet du 292

soumission a Dieu 13

sourate J3, 45
datation des 56

Suisse 321

sultan 260

sunna 148

sunnisme 243
sunnites 14, 268
suprématie de Dieu 101
Syrie 410



T
ta'wil 59
Tabari 389
Tabligh 315
tafsir 59
Taj Mahal 383
lajwid 62
takbir 173
talag 232
taleb 291
talfig 162-163
tariga 281
tawaf 188
tawhid 96, 109
tayybis 302
tchador 219
Tchétchénie 408
« théodémocratie » 344
théologie 120
tombe 134
tradition 748
Tradition 195
traité
d'Omar 73, 334
de Hodaybiyya 33, 334
Tunisie 418
Turquie 414

u

unicité de Dieu 96, 109
urf 156
usure 237

v

vendredi 176
verset(s) 45
du Trone 102
abrogés 60
« sataniques » 98-99
vétements 216
vierges du paradis 140
vizir 260
voile 235, 315

w

wahhabisme 293, 343

Z

zahir 59

zakat 180

zar 2I8

zawiya 281

Zayd ibn Thabit 51
zaydites 298
zoroastrisme 24

Index 48 5



Avec les Nuls,
M connaissance et spiritualité

a votre portée

Explorez les richesses
de la deuxieéme religion de France'!

Qui est le prophéte Mohammed ? Quels sont les grands courants de |'islam ?
Qu'est-ce que le ramadan, le soufisme, la circoncision ? Qu'appelle-t-on les cing
piliers du culte musulman ? Quelles relations I'islam entretient-il avec les autres
grandes religions ?

Aujourd’hui, plus de 4,5 millions de Francais sont musulmans, mais |'islam reste
plutét méconnu. Eloigné de toute idéologie et dépourvu de visées polémiques,
cet ouvrage se donne pour mission d'expliquer ce qu'est I'islam - son histoire,
ses fondements, sa pratique, sa culture et ses multiples visages — de facon
simple et claire. Lecteurs curieux de toutes religions et de tous horizons, ce livre
vous ouvrira grand les portes du monde musulman.

Malek Chebel est anthropologue, historien et écrivain a la renommée
internationale. Penseur d’une religion moderne et intégrée dans la République,

il plaide pour un islam des Lumiéres. Ses livres tendent tous vers un but commun :
expliquer sa culture et sa religion avec pédagogie et sans tabou.

e e
Le savoir et le savoir-faire des meilleu

spécialistes

mplexe des sujets traités

Une approche sans co

] intéresse
Tout et seulement tout ce qui vous inte

Un accés rapide a J'information grace d

un systéeme d’icones

Une bonne dose d’humour

F I R ST Rayon librairie : Religion / Spiritualité
Public : Tout public

&4 Editions Photographies de couverture :
www.efirst.com Mosquée Nassir-ol-Molk (Shiraz, Iran) / Malek Chebel © Laurent Péters

Découvrez

comment

Lislam naquit avec
le prophéte Mohammed

La religion musulmane
différe selon les courants

Les fidéles prient et vivent
leur foi au quotidien

Islam, judaisme et
christianisme sont liés

... et bien plus encore!

Cette icone signale
un extrait du Coran ou
d'un autre texte sacré.

Si vous étes néophyte,
lisez ces paragraphes qui
vous aideront a décrypter
I'islam et vous indiqueront
comment réagir.

Les sujets a controverse ou
sources de malentendu sont
signalés par cette icone.
Gardez-la bien a l'esprit !

386964 111-08 22,90 €

27541005



	001
	003
	004
	005
	006
	007
	008
	009
	010
	011
	012
	013
	014
	015
	016
	017
	018
	019
	020
	021
	022
	023
	024
	025
	026
	027
	028
	029
	030
	031
	032
	033
	034
	035
	036
	037
	038
	039
	040
	041
	042
	043
	044
	045
	046
	047
	048
	049
	050
	051
	052
	053
	054
	055
	056
	057
	058
	058a
	059
	060
	061
	062
	063
	064
	065
	066
	067
	068
	069
	070
	071
	072
	073
	074
	075
	076
	077
	078
	079
	080
	081
	082
	083
	084
	085
	086
	087
	088
	089
	090
	091
	092
	093
	094
	095
	096
	097
	098
	099
	100
	101
	102
	103
	104
	105
	106
	107
	108
	109
	110
	111
	112
	113
	114
	115
	116
	117
	118
	119
	120
	121
	122
	123
	124
	125
	126
	127
	128
	129
	130
	131
	132
	133
	134
	135
	136
	137
	138
	139
	140
	141
	142
	143
	144
	145
	146
	147
	148
	149
	150
	151
	152
	153
	154
	155
	156
	157
	158
	159
	160
	161
	162
	163
	164
	165
	166
	167
	168
	169
	170
	171
	172
	173
	174
	175
	176
	177
	178
	179
	180
	181
	182
	183
	184
	185
	186
	187
	188
	189
	190
	191
	192
	193
	194
	195
	196
	197
	198
	199
	200
	201
	202
	203
	204
	205
	206
	207
	208
	209
	210
	211
	212
	213
	214
	215
	216
	217
	218
	219
	220
	221
	222
	223
	224
	225
	226
	227
	228
	229
	230
	231
	232
	233
	234
	235
	236
	237
	238
	239
	240
	241
	242
	243
	244
	245
	246
	247
	248
	249
	250
	251
	252
	253
	254
	255
	256
	257
	258
	259
	260
	261
	262
	263
	264
	265
	266
	267
	268
	269
	270
	271
	272
	273
	274
	275
	276
	277
	278
	279
	280
	281
	282
	283
	284
	285
	286
	287
	288
	289
	290
	291
	292
	293
	294
	295
	296
	297
	298
	299
	300
	301
	302
	303
	304
	305
	306
	307
	308
	309
	310
	311
	312
	313
	314
	315
	316
	317
	318
	319
	320
	321
	322
	323
	324
	325
	326
	327
	328
	329
	330
	331
	333
	334
	335
	336
	337
	338
	339
	340
	341
	342
	343
	344
	345
	346
	347
	348
	349
	350
	351
	352
	353
	354
	355
	356
	357
	358
	359
	360
	361
	362
	363
	364
	365
	366
	367
	368
	369
	370
	371
	372
	373
	374
	375
	376
	377
	378
	379
	380
	381
	382
	383
	384
	385
	386
	387
	388
	389
	390
	391
	392
	393
	394
	395
	396
	397
	398
	399
	400
	401
	402
	403
	404
	405
	406
	407
	408
	409
	410
	411
	412
	413
	414
	415
	416
	417
	418
	419
	420
	421
	422
	423
	424
	425
	426
	427
	428
	429
	430
	431
	432
	433
	434
	435
	436
	437
	438
	439
	440
	441
	442
	443
	444
	445
	446
	447
	448
	449
	450
	451
	452
	453
	454
	455
	456
	457
	458
	459
	460
	461
	462
	463
	464
	465
	466
	467
	468
	469
	470
	471
	472
	473
	474
	475
	476
	477
	478
	479
	480
	481
	482
	483
	484
	485
	486
	487
	488
	600

